

Os grupos Karajá não assistidos pela Fundação Nacional do Índio (FUNAI).

1º Parte. Descendo o Araguaia : de Aruanã a Barreira do Campo.

André Amaral de Toral (+)

Introdução.

Este relatório trata dos Karajás que vivem junto com a população regional e sem assistencia da Fundação Nacional do Índio. Estão localizados junto à essa população regional em diversas cidades ou vilas às margens do Araguaia desde Aruanã (GO) até Santana do Araguaia (PA). Compreende asobservações feitas durante viagem realizada à região em janeiro de 1980. A viagem foi feita propositadamente de barco(de transporte de mercadorias), exceto no trecho compreendido entre Aruanã e Porto Luis Alves (GO). Minha intenção foi de, descendo o Araguaia no trecho mencionado, cobrir todos os grupos Karajás que não se encontram em aldeias onde hã um Posto Indigena ou representante da FUNAI. Encontram-se, estes Karajás, vivendo seja na "periferia" de vilas ou cidades ribeirinhas ou então em pequenos grupos em trechos relativamente pouco povoados do Araguaia aonde estão em contato com seus vizinhos (vaqueiros ou posseiros no Parque Indígena do Araguaia).

Este ē, no entanto, um trabalho incompleto em muitos aspectos. Não são aqui os dois abordados os dois grupos Javaē (sub-grupo Karajā) que também não estão em contato com a FUNAI e que vivem em Barreira da Cruz (GO) e Barrei ra do Pequi (GO), ambos localizados às margens do rio Javaēs (braço menor do Araguaia e que, junto com este último, formam a Ilha do Bananal). Também não cheguei a visitar os dois grupos Karajās instalados nas imediações de Santana do Araguaia (PA). Um destes grupos, o que vive junto com a população regional na vila de Santana do Araguaia, recebe assistência da FUNAI. Também não entrevistei-me pessoalmente com os Karajās de Cocalinho e Mata Corā (Estados de Mato Grosso do Norte e Goiãs respectivamente), sendo as informações obtidas atravēs dos Karajās de Aruanã.

Os agrupamentos Javae de Barreira da Cruz e Barreira do Pequi, bem como o agrupamento Karaja de Santana do Araguaia serão abordados na 2º Parte deste relatório. A versão presente e, portanto, uma primeira parte de um trabalho que se inicia.

Não me proponho, no entanto, a estudar a história do contato da população Karajā como um todo com as frentes de expansão da nossa sociedade. É antes de tudo um relatório que se escreveu porque sentiu-se a necessidade de se vincular a um maior numero de pessoas as condições de vida a que estão sub metidos os Karajā que vivem com a população regional e a cuja tutela a FUNAI não se propõe nem assume.

(+) Graduação Depto. Ciencias Sociais (F.F.L.C.H.)da Universidade de São Paulo Bolsista Fundação de Amparo à Pesquisa do Estado de São Paulo (FAPESP).



É por se negar aos indios aireitos escritos em Constituição que se escreve este relatório. Imagino-o, no meu otimismo, como mais uma tentativa de chamar as responsabilidades esse "tutor infiel" (a FUNAI).

Volto a dizer que o esforço de se inserir os grupos abordados no processo histórico de contato das populações Karajã e brasileira foi limitado pelos objetivos do trabalho. Não se petende fazer um histórico das relações entre brancos e indios e sim vincular uma denúncia. O recuo histórico adotado e minimo e se restringe a menções específicas (como em Aruanã) aos grupos abordados por fontes bibliográficas também específicas e limitadas. No mais limitei-me essencialmente às informações recebidas dos proprios Karajãs e que o pou co tempo que permaneci com esses grupos permitiu-me observar e anotar.

Os Karajās se distribuem pelas margens do Araguaia desde Aruanā (GO) atē Xambioā (PA). Os Karajās estão divididos em tres sub-grupos e/ou variações dialetais: os Javaē, os Xambioā e os Karajās propriamente ditos. Os primeiros se encontram ās margens do braço menor do Araguaia, o rio Javaēs, e no interior da ponta norte da Ilha do Bananal. Os Xambioā encontram-se numa ūnica aldeia, ās margens do Araguaia em Xambioā (PA). Os Karajās encontram-se ās margens do Araguaia, desde Aruanā (GO) atē as imediações de Santana do Araguaia (PA).

A localização das aldeias ou agrupamentos atuais não nos da uma clara ideia da localização desses mesmos grupos em epocas passadas. Houve, e certo, uma diminuição do número de de aldeias, resultantes do processo de depopulação sofrido pelos Karajã como consequencia de epidemias ou doenças crônicas que até hoje se manifestam com especial virulência entre essa população. Essa população Karajā era origināriamente encontrada em aldeias localizadas nas margens do Araquaia, principalmente na barra de numerosos tributários do Araqua ia (como as aldeias da barra do rio Crixãs, rio Tesouras, rio Vermelho e outros). Suas aldeias podiam ser encontradas também em alguns desses afluentes do Araguai a (como rio do Côco e Tesouras) que eram invariavelmente percorridos durante o verão seja pelos moradores das aldeias permanentes localizadas às suas margens seja por grupos originārios das jā citadas aldeias das barras desses mesmos rios no Araguaia e que no verão subiam estes afluentes proximos com seus arranchamentos provisorios a procura da "viração" (desova das tartarugas) e de seus ovos, bem como outros produtos da coleta ou da pesca. Eram também numerosas as aldeias localizadas no interior da Ilha do Bananal. Eram, essas aldeias, na sua maioria absoluta, aldeias Javaē embora pudessem ser encontradas algumas aldeias Karajā também no interior da Ilha. Localizavam-se estas aldeias junto aos rios interiores da Ilha (como os rios Jaburū, Riozinho, Lever, Imuti, Handitorō e outros), ou então as margens das lagoas, furos e desaguadouros também interiores a Ilha do Ba-



(cont.) nanal.

Naturalmente essa localização das aldeias e arranchamentos obedecia a um regime de subsistência determinado basicamente pela importância maior ou menor da pesca nas duas estações do ano : no verão (fins de março a fins de setembro) e inverno ou estação das chuvas (fins de setembro a fins de março).

No verão a pesca e a coleta predominavam sobre todas as outras formas de subsistência. Era o tempo da dispersão: em pequenos grupos, que raramente excediam de tres a quatro famílias (embora existissem arranchamentos maiores), os Karajās se instalavam nas praias não só do Araguaia e do Javaes mas também de seus tributários como jā foi visto. Esses acampamentos de verão eram arranchamentos provisórios. Esses pequenos grupos com grande mobilidade (o seu equipamento material era restrito à pouca bagagem que podiam carregar em suas canoas) são a condição da possibilidade de se viver, nesta estação, básicamente atra ves da pesca e da coleta. Isso vai se dar pela exploração de um complexo roteiro de pescalou zona de perambulação que, para ser praticado, requer as duas já cita das pre-condições: mobilidade baseada na composição reduzida, numéricamente, desses grupos no verão. Esses pequenos grupos, com seus abrigos de esteiras, sua mobilidade constante constituem os arranchamentos provisórios. Distinguem-se das aldeias permanentes ou dos locais de aldeiamento na epoca do inverno (das chuvas).

No inverno o nivel das aguas do Araguaia sobe consideravelmente. As praias desaparecem sob as aguas, a possibilidade de se viver basicamente dos produtos do rio e reduzida devido ao aumento do volume das aguas que prejudica sobremaneira o exercício da pesca. Esta e limitada nessa epoca as lagoas interiores da Ilha doBananal ou proximas ao Araguaia. Os Karajās concentram-se então nas aldeias maiores onde a atividade agricola e agora a atividade principal, complemen tada pela pesca. O inicio das chuvas marca também a epoca do plantio da maioría das espēcies vegetais cultivadas pelos Karajās. Hā no inverno uma grande atividade ritual sendo a época de mais intenso intercâmbio social. Lão são muitos os lugares altos no vale do Araguaia. Ou seja, não são muitos os lugares que no inverno não são invadidos pelas aguas. Os locais de aldeias permanentes são, desta maneira, em numero reduzido e, com a ocupação de seu território pela população brasileira os Karajās tiveram que disputar ou dividir, atē serem expulsos pelos chegantes, os locais adequados para as aldeias e para se botarem as roças. Esses lugares altos nos quais os Karajās se refugiavam no inverno constituem as denominadas "Barreiras". Quase todas as vilas e cidades atualmente existentes no Araguaia (as suas margens), no trecho habitado pelos Karajās jā foram locais de aldeiamentos dos referidos indios.

A partir da segunda metade do seculo passado, com a implantação da navegação a vapor, os Karajãs experimentaram um contato permanente com a nossa sociedade. Guarnições militares, núcleos de comercio, Missionários, pequenos criadores, garimpeiros e pequenos criadores ou lavradores começam a se instalar as mar-



(cont.) gens do Araguaia (Para se ter uma ideia mais clara da ocupação do Araguaia pelos brasileiros e um histórico mais detalhado do contato sugiro ao leitor a leitura do meu trabalho intitulado "Os Javae e a desesa de sua terra" 1979).

Como diz Darcy Ribeiro, os Karajās no inicio do seculo XX ainda viviam "em relativa independência, mesmo porque o Araguaia so nos nossos dias seria realmente integrado na economia nacional, através da ocupação dos campos marginais por criadores de gado"(18).

Com o estabelecimento da população regional às margens do Araguaia os Karajās terão uma experiência de contato que, nos diferentes sub-grupos (Javaés, Xambioās e Karajās), irā variar de intensidade e qualidade segundo a história específica do contato nos diferentes grupos locais (dos sub-grupos) e segundo as diferentes realidades regionais em que este contato se darā. Assim cada grupo considerado (Karajās, Xambioā e Javaē) tem uma história de convivio com a população brasileira que e específica. Dentro desses grupos cada grupo local também vai ter uma experiência unica. Excede os objetivos deste relatório fazer um retrospecto dessas experiências. Mesmo apresentando, a experiência de contato, variações fundamentais, de acordo com as realidades regionais em que se dão, alguns pontos comuns podem ser levantados. A seguir apresento alguns pontos em comum da história de contato dos Karajã e Javaē.

Como vimos atrãs, muitos são os fatores que influem para a localização das aldeias Karajā (e Javaē). Antes do advento do contato permanente com o bran-X co, eram preponderantes: (1) proximidade a pontos onde a pisca e a coleta sejam mais produtivas e (2) a existencia de terras altas (as "barreiras")ā beira do Araguaia aonde possam botar suas roças na estação das chuvas, ā salvo das āguas. Pela primeira razão se explica a dispersão dos Karajā e Javaē no verão, no passado, ao longo do rio Araguaia. Não no seu curso principal, improdutivo para a pesca, mas em lagos, furos, pequenos afluentes próximos ao Araguaia e Javaes, bem como nos rios interiores à Ilha do Bananal. Ou então, como foi visto, "subindo" os afluentes do Araguaia (rios Crixãs, Tesouras, do Côco, Cristalino, etc). Isso explica a disposição das antigas aldeias, em geral proximas a lagos ou localizadas junto as "barras" dos ja citados rios junto ao Araguaia. Esses locais de pesca ainda são percorridos pelos Karajã, que no entanto, apesar de ainda percorrerem o antigo roteiro de pesca, não o fazem como faziam no passado, ou seja, atraves de pequenos grupos com grande mobilidade, e nem existem mais, devido à ocupação do território pela população branca, muitas das antigas aldeias permanentes e nem a possibilidade de viverem acampados nas praias como veremos adiante.

A localização das aldeias Karajã e Javae se modificou bastante depois do contato permanente com o branco. De um modo geral, pode-se dizer que as aldeias destes grupos se "retrairam" consideravelmente, restringindo-se somente as margens



do curso principal do Araguaia e do rio Javaes. Tanto as aldeias Javae (em maior numero)e Karaja que existiam no interior da Ilha do Bananal, bem como as aldeias Karajā localizadas nos tributārios do Araguaia deixam de existir. Suas populações migram para o curso principal do Araguaia e Javaes. Entre os Javae, esse processo de concentração de população iniciou-se em 1960, sendo acelerado em 1973 pela FUNAI, que transferiu, nesse periodo, quase todos os moradores das antigas aldeias para o Posto Indigena Canoanã (GO). Das antigas aldeias apenas uma permanece, é a aldeia de Barreira Cruz (não assistida pela FUNAI). Ultimamente, porem, o fluxo de migração mudou de sentido : a aldeia de Barreira da Cruz esta aumentando graças a contingentes populacionais vindos de Canoanã. O processo como se vê esta longe de terminar (se ē que um dia terminarā!) e a sedentarização dos Karajā ainda não ē um fato consumado. Entre os Karajā o processo foi semelhante mas ocorreu em epocas anteriores no tempo. Principalmente a partir de 1930-40 as aldeias Karajā localizadas no interior da Ilha do Bananal ou nos tributarios do Araguaia são abandonadas. A população Karajā se concentrou nas aldeias localizadas ās margens do Araguaia, junto aos Postos do Serviço de Proteção aos Indios (S.P.I.) ou então junto aos missionarios (principalmente de igrejas protestantes: Missão Novas Tri bos do Brasil e Missão Adventista do Setimo Dia)que procuravam arrebanhar os indios em aldeias permanentes e populosas para facilitar seu serviço de conversão de al-, por parte do "finado" S.P.I. mas e de combate à cultura original dos Karaja as intenções e a efetiva ação de reunir ou procurar reunir os indios em aldeias > maiores, próximas ao Araguaia e permanentes visava facilitar o trabalho de assistencia a esses grupos. Essa população Karaja, agora concentrada as margens do Araguaia, estava localizada, desta maneira, junto aos Postos do S.P.I., junto as missões protestantes que se instalavam (e procuravam, avidas, almas para a conversão e aculturação) ou então junto à população regional.

Com a chegadodo branco, algumas mudanças fundamentais ococrreram na relação do Karajã com o meio ambiente. A ocupação de seu território pela população branca fez com que não fosse mais possível o antigo regime de subsistência. Ou se adotava uma aldeia primanente para a maior parte do ano ou as terras altas onde se localizavam as aldeias na estação das chuvas seriam fatalmente ocupadas pela população branca. Consequentemente, o grupo viu-se na impossibilidade de praticar o antigo nomadismo adotado no verão. Não podendo viver, como no passsado, quase que exclusivamente dos produtos da pesca éda coleta nesta estação, e adotando uma moradia quase que permanente o ano inteiro, o regime de subsistência e os hábitos dos Karajã sofrem significativa mudanças. Dessas mudanças algumas devem ser lembradas: a maior sedentarização levou ao incremento da atividade agricola ( principalmente para os grupos que não vivem em contato permanente com o branco e com assistencia da FUNAI, nas terras do Parque Indígena do Araguaia, e consequentemente, ainda tem terras disponíveis para roças) e da atividade artesanal (principalmente



entre os grupos que convivem com a população regional). Entre esses grupos que vivem com o branco é comum também a sua inserção no mercado regional como mão de obra numa gama variada de serviços prestados. Incapazes de se manterem através das atividades em que tradicionalmente eram especialistas (como práticos do rio, pescadores e artesão) os Karajã trabalham como peões nas fazendas, trabalham em regime de meia com a população regional ou, se for mulher, lavando roupa, prostituindo-se, etc. Ou seja, oferecem-se no mercado regional como mão de obra desqualificada, da mesma maneira que seus parceiros civilizados (peões, vaqueiros, etc).

Deve ser aqui destacada a influencia, muitas vezes subestimada, do turismo como um todo sobre estas populações Karajã sem ou com assistencia da FUNAI. O turismo é feito principalmente nos meses de verão por turistas vindos principalmente de Goiânia e Anãpolis. Desde 1940 os Karajã empregam-se nessa atividade como guias, remadores, pescadores ou criados. É também consideravel a quantidade de artesanato que vendem aos turistas (que são, juntos com a população regional, os maiores compradores). Os homens passam longos períodos de tempo acompanhando seus patrões e suas "caravanas" de turistas aos pontos piscosos do Araguaia. São comuns também as famílias Karajã que vão morar junto aos pontos frequentados pelos turistas no verão. Representa, portanto, atividade altamente nociva ao Karajã, na medida que tira individuos e famílias das aldeias contribuindo assim para <sup>a</sup> dispersão e para o desaldeamento de numerosos individuos e famílias.

Entre os Karajā sem assistencia da FUNAI o contato com a população regional produziu alguns resultados facilmente reconhectiveis entre todos os grupos que serão abordados neste relatório. O primeiro ponto a ser levantado é a supressão de seus direitos como indios e a expoliação de seus meios de produção e subsistencia.

Todos os agrupamentos Karajā que vivem junto ao branco tem suas terras totalmente griladas, sofrem pressões dos ficais da caça e pesca, são enfim desapropriados de tudo quanto possam ter. Esse processo de déapropriação dã-se num continuo, onde o caso dos Karajā de Aruanã ilustra até onde pode chegar essa situação de miseria e de desespero, consequencia do jā citado processo expoliativo e da total indiferença da FUNAI, que, aliãs, lava as mãos negando, a esses Karajã a sua identidade etnica, não os reconhecendo como indios. Participa também, a FUNAI, do esbulho a que estão submetidos esses indios, negando-lhes a assistencia e as terras a que tem direito por força de lei (Lei Nº 6001 - Estatuto do Indio). A FUNAI nega identidade desses grupos, e nega, consequentemente, seus direitos à assistencia.



Alēm da desapropriação das suas terras, de seus direitos à pesca e de seus direitos a assistencia por parte do Estado Brasileiro esses grupos tem outras características em comum. O seu recorte na economia regional apresenta similaridades. Todos os grupos a que me refiro no texto subsistem básicamente através da pesca e do artesanato. A pesca ainda é feita cóm metodos tradicionais, observando-se as mudanças jã anotadas anteriormente, nos roteiros de pesca tradicionais, existindo, no entanto, grupos locais onde esta atividade encontra se sendo feita de maneira bastante profissional. É vendida principalmente aos moradores regionais ou a compradores, barcos de comércio, originários principalmente do Parã. O artesanato é feito basicamente para ser vendido à população regional (são, em gera, artigos de valor eminentemente prático: canoas, remos, esteiras, moringas, peças de ceramica, etc), aos turistas no verão ou a donos de lojas de vendas de artesanato indígena da região ou em Goiânia, Brasília e Anāpolis.

Como se vê, a importancia, não so econômica, das povoações regionais ribeirinhas sobre esta população Karajã e significativa. Para se fazer um historico adequado desses grupos seria também necessário estudar-se a historia de estabelecimento dessas populações regionais às margens do Araguaia e do rio Javaes.

Estes grupos Karajā que vivem junto com a população branca e sem assistencia da FUNAI não estão isolados do restante da população Karajā como um todo. A seguir apresento as razões que, do ponto de vista da sociedade Karajā, explicam a permanencia destas famílias e grupos em locais totalmente ocupados pela população regional.

Nas duas aldeias maiores, Aruaña e Luciara, a quase totalidade dos individuos que la vivem, são nascidos no local. As famílias numericamente mais importantes dessas duas aldeias são descendentes de antigas lideranças locais. Os filhos ou sobrinhos (filho da irmã) dos antigos chefes detem, atualmente, a chefia formal nessas aldeias. Todos os seus parentes mortos estão enterrados no local. Constituem assim, estas aldeias, em locais tradicionalmente ocupados pelas mesmas famílias que hoje se encontram vivendo nos referidos locais. Consequentemente as possibilidades de que, no futuro, extes arupos venham a abandonar os locais que atualmente ocupam são quase nulas. Pela importancia que dão ao local tem seu passado e pela sua posição, na sociedade Karajã mais ampla, que é dada, entre outras coisas, pelo significado e importancia das suas aldeias dentro da "nação" Karajã.

O fluxo de mudança e/ou extinção de numerosas aldeias Karajā e Javaē obedeçe a um sentido jā exposto anteriormente, ou seja : o abandono das aldeias localizadas nos afluentes do Araguaia e do rio Javaēs e das aldeias localizadas no interior da Ilha do Bananal. Numerosos individuos ou familias vindos dessas aldeias, hoje desaparecidas, encontram-se vivendo nessas aldeias "independentes",



todas elas localizadas no curso principal do Araguaia e Javaes. Esses individuos e familias que, junto com os nascidos no local, perfazem a maioria da população das aldeias a que me refiro no texto são originários principalmente das aldeias (atualmente extintas) de: São José dos Bandeirantes, das duas aldeias localizadas na barra do rio Crixás (as tres no curso principal do Araguaia), da aldeia Berobio (ãs margens do rio Javaes), aldeia Jatoba (ãs margens do rio do Côco, afluente do Araguaia)e da aldeia Wabê (no Riozinho, interior da ponta norte da Ilha do Bananal).

Existem também grupos formados por individuos originários de uma so aldeia (como os de Barreira da Mirindiba, naturais de Aruanã). São comuns também as famílias que muitas vezes convertem-se, na aldeia de origem, em dissidencias do grupo majoritário e, como resultado das disputas inter-familiares, são obrigadas a deixarem a aldeia e a refugiar-se, temporariamente ou não, junto a esses grupos que vivem com a população regional. Gostaria de lembrar aqui que a chefia formal esta intimamente ligada, entre outras coisas, com o poder político baseado no segmento familiar extenso.

Vamos ver que a política indigenista adotada pela FUNAI nas aldeias do Parque Indigena do Araguaia acaba por desequilibrar a disputa inter-familiar e, favorecendo um grupo familiar, provoca o êxodo das familias que se veem alijadas, desta maneira, de ter voz ativa nos destinos da comunidade. É o caso das familias Karajā do Posto Indigena Tapirapē (aldeia Karajā) que se encontram vivendo junto aos Karajā "independentes" de Luciara.

Como se vê, estas aldeias fazem parte de uma nação Karajā mais ampla e de seus arranjos, que visam o equilibrio e a tentativa de harmonização das: partes componentes deste todo, continuamente redefinido e regido por uma estrutura interna de funcionamento que obedece a uma logica decorrente das particularidades da estrutura social Karajā. Constituem um "mundo" no qual o homem Karajā vive e se orienta na sua experiencia concreta e histórica de vida. Constituem assim um roteiro disponível aos individuos que, por razões diversas, se veem impossibilitados de permanecerem nas suas aldeias de origem. Individuos acusados de feiticaria, ou renomados Haris (xamã ou curador Karaja e Javae) que tenham caído em desgraça são obrigados a exilar-se em outras aldeias. Também aqueles que, porventura tenham brigado ou morto alguém na aldeia de origem, são obrigados a refugiar-se. O temor da vingança ou o revanchismo por parte dos parentes da vitima ē a principal razão que leva os individuos a fugirem (muitas vezes eles são, na sua fuga, acompanhados pela sua familia). Desta maneira, feitiçeiros, assassinos, individuos envolvidos em brigas, disputas ou crimes passionais, individuos enfim que tenham se tornado anti-sociais ou incompatibilizados com a sua comunidade de origem tem, a sua disposição, um roteiro de locais alternativos aonde poderão recomeçar suas vidas. Temporariamente desligados de suas aldeias de origem mas ainda dentro da sociedade Karajā.



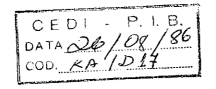
Representam, estas aldeias (como qualquer outra aldeia Karajā e Javaē), parte de um todo, expressão da resposta da sociedade Karajā ās crises ocorridas nas suas unidades componentes (no caso as aldeias tomadas individualmente).

As razões desse fluxo populacional constante, existentes entre as aldeias Karajā, podem ser muitas vezes encontradas na influencia ou como decorrencia da situação de contato com o branco. No entanto, a resposta ou os arranjos sociais empregados para se contornar ou sanar as dificuldades surgidas são feitas dentro de padrões característicos da estrutura social Karajã e dentro também do repertôrio de soluções, socialmente aceitas, pela população Karajã.

Constituem, essas aldeias Karajā que vivem com a população regional, parte de um todo, de uma nação Karajā. A relação ou o circuito entre as aldeias obedeçe a certas especificidades ditadas pelas características no relacionamento de uma aldeia com outra(s). Mas todas elas são participantes de uma mesma cultura fundamental, tem uma experiencia histórica também comum e participam de uma estrutura social básica e constituem o mundo em que o homem Karajā vai se orientar para construir sua experiencia de vida concreta. É certo, neste sentido, falar-se de uma nacionalidade Karajā na medida em que, com ou sem o branco, a etnia é que vai determinar o grupo primeiro em que o individuo vai se basear. É claro que existem indios Karajā que vivem junto ao branco pelos hábitos e/ou dependencias adquiridos, mas isso não explica a lógica pela qual esses grupos se orientam para se localizar junto aos brancos. As suas razões para permanecerem morando junto ao branco são outras que não as economicas (embora, como jã disse, estas possam estar implícitas), no sentido de auferir vantagens economicas morando perto dos centros de comêrcio.

E por se entenderem como "cidadãos" de uma outra realidade (política e social) que eles (os Karajãs "independentes") se posicionam ficando nos locais de origem, ou trocando provisoriamente de aldeia, apesar de que os locais aonde vivem ou passarão a viver (no caso de se dirigirem as aldeias "independentes") estar totalmente ocupado e grilado pela população branca.





Os grupos Karajá não assistidos pela FUNAI.

1º Parte. Descendo o Araguaia : de Aruanã a Barreira do Campo.

André Amaral de Toral

1. Os Karajā de Aruanā (Bur-dine mahadū).

Alguns antecedentes históricos do contato:

Constituem, os Karajá de Aruanã, o mais meridional dos grupos Karajá do Araguaia. São também um dos grupos Karajá de mais antigo e frequente contato com a sociedade brasileira. Este contato esta intimamente ligado à história de Aruanã (antiga Leopoldina) e da história da navegação pelo Araguaia.

Os Karajã de Aruanã são mencionados pela primeira vez por Fritz Krause, etnógrafo alemão que os visitou em 1908 (1). Na ocasião da referida visita de Fritz Krause, ocorrida no verão dada a localização da aldeia numa praia em frente à barra do Rio Vermelho, os índios já se encontravam associados à economia regional : os homens empregando-se como práticos do rio (guias, canoeiros, remadores ou pescadores) a serviço de comerciantes de Leopoldina (atual Aruanã), que faziam o tráfego de merca dorias de Leopoldina a Santa Maria e Conceição do Araguaia, no Parã. As mulheres, e os homens em menor escala, produziam artigos de artesanato que se tornavam indispensáveis ao cotidiano regional : cestos, moringas, remos e canoas (pelos homens), etc. A convivência dos Karajá com os brasi leiros data do século XVIII, torna-se no entanto, para os de Leopoldina, cotidiana, e não esporádica, no período do florescimento da navegação e do tráfego comercial pelo Araguaia.

A navegação a vapor entre Leopoldina e Santa Maria foi implanta-da em 1869 pelo então Presidente da Provincia de Goiás, General Couto de Magalhães, interessado em ligar o centro do país a um porto marítimo, no Pará. Com um escasso movimento de mercadorias "não podia ser duradoura a prosperidade de Leopoldina"(3). A decadencia foi sustada pela fundação da Missão e vila de Conceição do Araguaia, abastecida em parte pelo merca do de Leopoldina.



Posteriormente a companhia de navegação será fechada (1904)e novamente aberta para dar vazão à produção de borracha de Conceição do Araguaia, no Pará, a Leopoldina (e daí para Santos via Goias Velho e Araguarí). Is so no ano de 1908.

Foi fundado em 1871 perto de Dumbázinho, a duas léguas (aproximadamente 12 km) de Leopoldina (rio abaixo), o Colégio Isabel " com o fim de educar crianças aborígenes, convertendo-as ao Cristianismo e à vida sedentária"(2). Segundo Krause o colégio foi fechado no último decênio do século passado. A respeito desse educandário, mantido pelo governo da Província, diz o Pe. Estevão Gallais (5):

"O Colégio Santa Isabel, que devia fornecer à colonização um contingente precioso tirado do elemento indígena, só deu resultados deploráveis.

Para enchê-lo, arrancou-se à força os meninos dos pais, sujeitando-os a um regime desmoralizador. Centenas, milhares, talvez, morreram mais de nos talgia do que de outra qualquer moléstia, e encheram com os seus cadáveres o grande cemitério em que repousam. Foram os mais felizes. Os sobreviventes apressaram-se, à saída do Colégio, em voltar às suas florestas, em retomar a vida selvagem, com seus hábitos, acrescidos de mais alguns vícios".

Naturalmente essas tentativas de catequese e de sedentarização da população Karajá visavam não só liberar o Araguaia dos esporádicos assaltos dos Karajá mas também e principalmente refletiam a intenção de integrá-los à economia regional como mão de obra (especializada na navegação) e produtores de bens específicos nos quais os Karajá também eram especialistas (produtos do rio, artesanato, etc.).

### A situação atual dos Karajá de Aruanã :

A situação atual dos Karajá de Aruanã foi descrita pelo excelente relatório de autoria do Dr. João Paulo Botelho V. Filho (6). O relatório que aqui se segue contém informações tanto do já citado relatório de autoria do Dr. João Paulo Botelho V. Filho como obser



(cont.) vações minhas colhidas em janeiro de 1980, data em que visitei o o grupo referido.

Os Karajá de Aruanã são na sua maioria nascidos na própria aldeia de Bur-dine (nome Karajá do local). Todos falam a língua original utilizando-se o portugues somente no trato com os brancos. Mantém ligação principalmente com os grupos de Mata Corá, Cocalinho e Luís Alves. Deslocam-se com frequencia para esses outros aldeiamentos. Encontram-se em Aruanã diversos índios da aldeia que existira, até ofim da década de 50, em São José dos Bandeirantes (ou Bandeirantes simplesmente), atualmente extinta. O seu deslocamento rio abaixo pode ser em função da pesca ou do intenso intercambio social que se verifica entre esses grupos.

A atual aldeia é um prolongamento da rua de Aruanã que dá para o rio Araguaia. É constituída por cinco casas de teto e paredes de palha sendo somente uma de paredes barreadas. Vivem num terreno de aproximadamente 200 m² (7), tendo uma estrada de duas pistas por detrás e uma rua cheia de mato na frente. Atravessando-se a referida rua, e o mato baixo, anda-se 50 m e chega-se ao rio aonde os índios mantém , na margem, seus portinhos e canoas. A uns 10 m da casa Nºl localiza-se a Escola Estadual de 1º grau Dom Candido Penso, administrada pelos irmãos Maristas. A escola é frequentada pelas crianças de Aruanã e por tres crianças Karajá

Apesar de estarem na''periferia''da cidade de Aruanã a aldeia obedece na sua disposição o padrão Karajã tradicional : uma fileira de casas paralelas à margem do rio. Localiza-se exatamente no mesmo local anotado por Fritz Krause em 1908 : na confluencia dos rios Araguaia e Vermelho.

São seus vizinhos e compadres a população mais modesta de Aruanã, com a qual se vêem irmanados nas condições de vida. A seguir um esquema da localização dos Karajá em Aruanã :



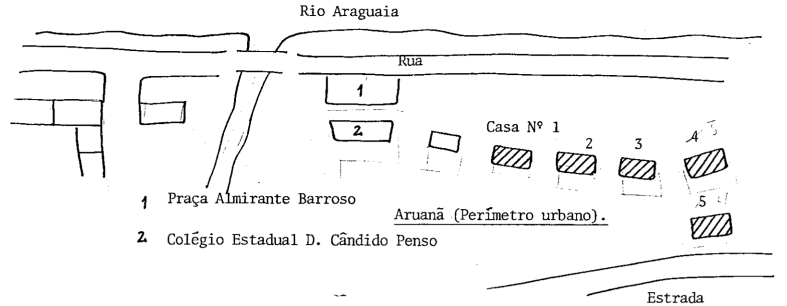


Fig. 1 - Esquema da aldeia Karaja de Aruana (janeiro 1980).

Logo ao lado da casa Nº 5 será construída a Pousada do Rio Quente, um clube ou hotel para os turistas que frequentam as praias do Araguaia no verão. Com um previsível aumento do turismo na área é também previsível o aumento da especulação imobiliária : o grupo está ameaçado de perder a exigua área que ainda ocupa atualmente. Toda a área de ocupação tradicional pelo grupo foi ocupada dada a inexistencia de qualquer apoio governemental ao grupo para a manutenção de suas terras. No local aonde existia o cemitério foi (2 km rio abaixo)foi construída uma casa. Hoje, os Karajā de Aruanā enterram seus mortos junto com a população brasileira no cemitério da cidade. O local aonde tinham suas roças, na margem oposta do rio, em frente à faixa aonde vivem, foi negociado de forma irregular pelo chefe do grupo com um fazendeiro em flagrante contradição com o que diz o Estatuto do Índio (8). Atualmente o lo cal aonde tinham suas roças está sendo disputado entre um grupo do Parana e um fazendeiro da região. Desde a época desta negociação ilícita, ocorrida há cinco anos atrás, os índios de Aruanã se vêem impedidos de botar suas roças no local aonde, desde tempos imemoriais, as mantinham.

São obrigados desta maneira a adquirirem os produtos, que antes produziam nas suas roças, no mercado regional. Para arranjar o dinheiro de que necessitam para comprar produtos da roça (a mandioca, o arroz, o milho, a banana, etc.) e outros artigos que se tornaram indispensáveis (como tecidos, roupas, óleo, sal, açúcar, café, etc.) os Karajá de



Aruanã dependem básicamente do artesanato, da pesca e prestando serviços de guias ou pescadores aos "caravaneiros" (turistas de Goiânia, Anápolis, etc.) que visitam a região no verão.

O artesanato é feito de maneira intensiva : desde as primeiras horas da manhã até que o sol se ponha as mulheres, principalmente, se dedicam a fabricar os artigos que serão vendidos a turistas ou a comerciantes da cidade de Aruanã. Dada a quase total inexistencia da FUNAI como compradora de artesanato os índios se vêem na contigência de vende-lo a comerciantes dos quais dependem para a compra de produtos alimentícios. O sistema de venda de artesanato, na época e segundo o relatório do Dr. Joao Paulo Botelho, a comerciantes locais os colocava na dependencia dos chefetes políticos locais, que controlavam não só as lojas de venda de artesa nato indígena nas o crédito dos índios que se viam obrigados a comprar e vender em determinadas lojas e armazens. O artesanato é vendido aos turis tas através dos já citados pontos de venda ou diretamente na casa dos índios.

Acrescente-se a isso a grande dificuldade que os índios enfrentam em conseguir a matéria prima necessária à confecção do artesanato ( taquari, penas de pássaros, urucú, madeiras adequadas, etc.), que começa a rarear na região. A situação chega a paradoxos : na época da visita do Dr. Joao Paulo Botelho Vieira Filho os índios tinham que comprar de caça dores as penas de que necessitavam para fazer artesanato.

Empregando-se como guias às caravanas de pesca, caça ou turismo simplesmente, os Karajá também conseguem algum dinheiro. Os longos períodos em que o homem Karajá passa longe da aldeia guiando as caravanas não são as únicas consequencias dessa ocupação: o contato com os caravaneiros, em geral indivíduos dispostos a longas cachaçadas e à pesca e à caça inconsequentes, traz alguns vícios. O mais grave é o de beber pinga. No ano passado (1979), o índio Crispim depois de beber muito com turistas para quem trabalhava, tentou voltar bêbado para a aldeia: a canoa virou e ele morreu afogado. Sua mãe, desolada com a morte do filho, parou de fazer o tratamento de TB a que estava se submetendo e desejava morrer.



Incapazes de proverem seu sustento através das atividades em que tradicionalmente eram especialistas (como prático do rio e artesão ) os Karajã tem que se oferecer no mercado regional como qualquer peão ou mão de obra não especializada da região. Na casa Nº 3 : Mario Warumâni trabalha como servente en construção civil em Aruanã há aproximadamente dois anos. Na casa Nº 5 : Wadoí trabalha na roça de um morador de Aruanã que vive perto da aldeia.

O turismo, como já foi dito, representa atividade altamente desagregadora para os Karajá: em hotel das Cangas (no lago de mesmo nome) vive uma família de Karajás liderados pelo índio Savarú. A proximidade com esse centro de turismo reflete a importancia do turismo para a subsistencia dos Karajá de Aruanã.

Com. quase oitenta anos de convívio com a população brasileira os Karajá contraíram diversos vínculos com a população regional. Há diversos compadres e afilhados entre brancos e índios. Como na casa Nº 3 (Ver foto ) onde o filho de Warumaní é afilhado de'Branquinho', regional de Aruanã. Há também diversos casamentos inter-étnicos : na casa Nº 4 Nicolau Kawiná é casado com Natali, cearense. Na casa Nº 5 Irací e casada com 'Paulista' (não moram na aldeia).

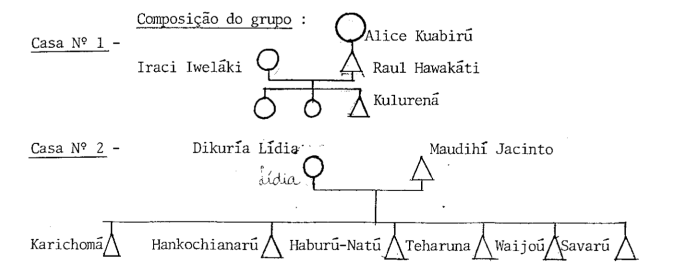
Diante dessa situação em que a omissão do orgão oficial (FUNAI) expõe o índio a toda sorte de elementos desagregadores , na sua maioria configurados pela total expoliação a que o grupo foi submetido pelo contato indiscriminado com a nossa sociedade, o alcoolismo grassa como que atestando a situação de desespero psíquico em que o grupo se encontra, conforme o relatório do Dr. Joao Paulo Botelho. Em fins de 1978 uma índia jovem tentou o suicídio tomando grande quantidade de formicida. A pinga entra na aldeia livremente dada a total inexistencia da FUNAI na área. As mulheres não bebem, bebem somente os homens.



A FUNAI na área se manifesta únicamente com a compra ocasional (em datas incertas e não sabidas) de artesanato ou com o fornecimento de tratamento de saúde aos índios que conseguem dinheiro para se locomoverem a Goiânia e Brasília. Se não tiver o dinheiro para pagar a passagem o índio morre à míngua pois a FUNAI não fornece dinheiro para o transporte.

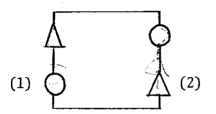
A única fonte de assistencia médica de que os Karajá e a população regional dispõem (9) é através da Missão Adventista do Sétimo Dia que com o barco "Luzeiro do Araguaia" presta assistencia médica, dentária e de vacinas. Essa assistencia, esporádica e não específica esta longe de satisfazer às necessidades do grupo. Menos por má vontade por parte dos Missionários que pelas particularidades da história da Missão Adventista no Araguaia e de seu relacionamento com os índios e a FUNAI, os Missionários não tem condições de prestar a assistencia adequada ao grupo indige - na (10).

Segundo o relatório do Dr. Joao Paulo Botelho, há no grupo tres mulheres e um homem em acentuado estado de desnutrição, além de cinco casos suspeitos de TB. Apesar da grande incidencia de TB e a natural vulnerabilidade do índio a este tipo de mal, nenhum índio do grupo foi vacinado contra a tuberculose.



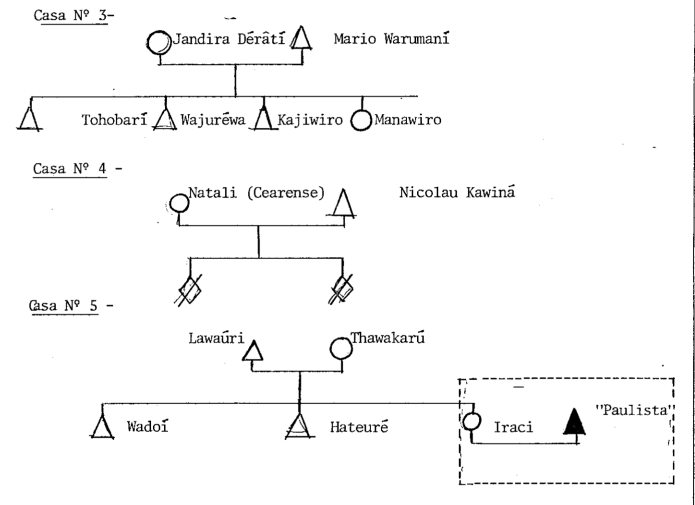


Observação : Dikuria (1) e Maudihi (2) são primos em 1º grau :



Maudihí é o atual chefe da aldeia. O pai de Dikuría, segundo o que me foi relatado era também o chefe da aldeia de Aruanã (Bur-dine). O casamento dos dois me parece uma forma de manter a chefia na família.

É interessante anotar também que o único lilho legítimo de Dikuría e Maudihí é Hankochianarú, sendo todos os outros de "criação".



Observação : Iraci e seu marido "Paulista" não vivem em Aruanã.

População. Total:

Homens adultos: 7

Mulheres adultas: 6

Crianças masc. :

Crianças Femin. :

Aruanã (janeiro 1980)

Total:

26

Desaldeados: A família do Karajá Savarú vive no Lago das Cangas (trabalhando num Hotel de mesmo nome) Ver Pág. 6,§ 2. Iraci (Casa Nº 5).



# 2. Os Karaja de Mata Cora e Cocalinho.

Vimos, na introdução, os fatores de ordem economica que influem para a localização dos aldeiamentos Karajã. Hã também outros fatores vistos na introdução que explicam a permanencia de pequenos grupos ou famílias que apesar do intenso intercambio social com as aldeias maiores (na área compreendida são Luís Alves e Aruanã) preferem muitas vezes permanecerem nos locais de origem, apesar deste estar totalmente ocupado pelo homem branco e viverem isolados dos restantes dos Karajás das outras aldeias.

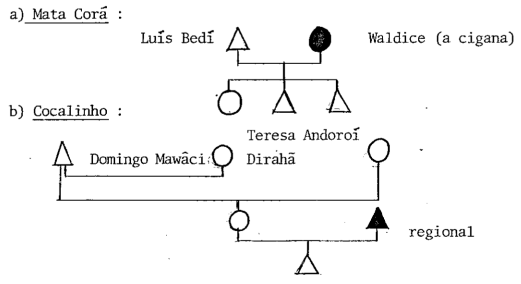
Mata Corá é o nome de uma ilha que existe no Araguaia a aproximadamente meio caminho entre Aruanã e Cocalinho (vila). Defronte à ilha, na margem goiana do Araguaia vive a família do Karajá Luís Bedí e sua esposa Waldice. A esposa de Bedí, Waldice, segundo o que me foi relata do pelos de Aruanã, é cigana.

Cocalinho é uma vila situada a aproximadamente 60 km, rio abaixo, de Aruanã. É localizada na margem matogrossense do Araguaia. Como em Aruanã, os Karajã de Cocalinho vivem junto com a população regional: uma casa no estilo da região na extremidade da vila defronte ao rio.

Constituem os principais meios de subsistencia do Karajá de Mata corá e de Cocalinho: o artesanato, o turismo e a pesca (aqui praticada muito mais para consumo próprio que para a venda). Note-se a ausencia ou antes a impossibilidade da atividade agrícola pela inexistencia das terras, que foram ocupadas.

Apesar do número relativamente alto de casamentos inter-etnicos (um por família) o Karajá é a língua falada por essas mesmas famílias, usando-se o portugues somente na comunicação com os brasileiros. É de notar que também em Mata Corá o idioma falado em casa é o Karajá e que a esposa de Bedí o fala com perfeição.

# Composição do grupo:





# 2. Os Karajá de Mata Corá e Cocalinho (cont.)

| População. To | tal: |                    | Mata C | Corā | Cocalinho |   |   |
|---------------|------|--------------------|--------|------|-----------|---|---|
|               |      | Homens adultos :   | 1      |      | 1         |   |   |
|               |      | Mulheres adultas : | -      |      | 3         |   |   |
|               |      | Crianças masc. :   | 2      |      | 1         |   |   |
|               |      | Crianças femin.:   | _1_    |      |           |   |   |
|               |      | Total:             | 4      | +    | 5         | = | 9 |

Os Karajá de Mata Corá e Cocalinho não recebem qualquer assistem cia por parte da FUNAI, que nem ao menos compra pequena parte de seu artesanato, único sinal de sua presença em Aruanã. A única assistencia médica de que dispõem é a que é dada pela Missão Adventista e sua lancha "Luzeiro do Araguaia" que percorre as vilas ribeirinhas do Araguaia prestando assistencia à população em geral.

O casamento da mulher mais jovem, a única disponível para casamentos, de Cocalinho, com um regional da mesma cidade é demonstrativo do convívio o social intenso que mantém com a população ribeirinha e a preferencia do marido branco ao índio reflete, por parte da mulher Karajá, o desejo de se conseguir um conjuge e um casamento mais estáveis do que teriam com um homem Karajá, sempre mais sensíveis à influencia nociva da pinga.

# 3. Os Karajá de Porto Luís Alves (Tanté-hekam mahadú).

Descendo-se o Araguaia a partir de Cocalinho o primeiro aldeamento de Karajás que encontraremos será o de Porto Luís Alves (Ver Mapa 1). A cidade de Porto Luís Alves consiste numa rua paralela ao rio com casas modestas nos seus dois lados. Duas ou tres casas de comércio fortes constituem o centro das transações economicas da vila. Possui uma escola de 1º grau e uma Igreja da Assembléia de Deus, que não realiza cultos por falta de pastor.

Apesar de sua aparencia modesta a "cidade" de Porto Luís Alves tem uma importancia significativa na região. Durante quase todo inverno (estação das chuvas : fim de setembro a início de abril) todo o tráfego de mercadorias Araguaia abaixo é feito por seu intermédio. De lá são os barcos e os barqueiros que fazem a linha Porto Luís Alves a São Félix do Araguaia (Ver Mapa 1).

A maior parte das mercadorias se dirige a São Felix do Araguaia, Santa Teresinha, Luciara, Santa Isabel do Morro, Caseara e Barreira do Campo. Com a impossibilidade de se atravessar a Ilha do Bananal as cidades e vilas situadas na margem do Araguaia (naquela região próxima à Ilha do Bananal) só podem ser ligadas à Belem-Brasília por barco até Porto Luis Alves e daí por estrada de terra até a Belém-Brasília (via São Miguel do Araguaia).

Toda a mercadoria proveniente dos grandes centros : seja farinha de Belém ou produtos manufaturados de Goiânia e do Sudoeste do país só pode ser transportada por terra até Luís Alves. Daí segue por barco para os centros consumidores ribeirinhos.



No verão o movimento de barcos é menor : seja pelas próprias condições de navegabilidade do rio (que são reduzidas no verão dada o grande número de bancos de areia no Araguaia), seja porque nessa época a rede de estradas vicinais, ainda não consolidadas, são trafegáveis. É também grande o número de fazendeiros te moradores do Mato Grosso que atingem a margem matogrossense e a estrada que prossegue através de Porto Luís Alves e de seu serviços de balsa ou canoas.

No verão Porto Luís Alves é um dos principais pontos de turismo do Araguaia. Descendo-se alguns km o Araguaia, a partir de Luís Alves, chega-se ao "Chapéu de Palha" hotel veraneio para turistas de verão. Como este, diversos hotéis de luxo pontilham às margens do Araguaia de L. Alves a São Félix do Araguaia.

O aldeiamento de L. Alves (em Karajá: Tanté- hekam) fica em frente à cidade ou vila referida, na margem matogrossense do Araguaia. São ao todo tres famílias vivendo na margem matogrossense e uma vivendo junto com a população regional na margem goiana, dentro da cidade.

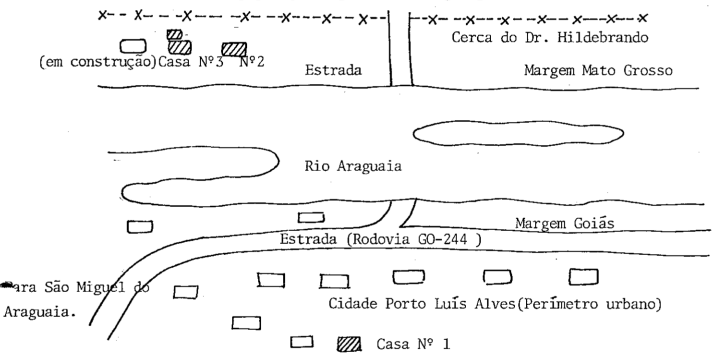


Fig. 2 - Esquema da aldeia Karajá de Porto Luís Alves (janeiro 1980).

Os Karajá de L.Alves apresentam algumas particularidades quanto à composição interna do grupo. A maioria esmagadora dos índios que lá vivem não são Karajás e sim Javaés da Ilha do Bananal. Esses Javaé subiram o rio chegando ao local em 1968. Na época o local era habitado somente por famílias Karajá das quais apenas uma subsiste (é a família de Ixandearí (casa Nº 1) e Uathirú, filha de Unawarí que conforme veremos adiante são por sua vez originários de outras aldeias atualmente extintas.



O antigo local da aldeia é o local atualmente ocupado pela cidade Porto L.Alves. Com a ocupação do antigo local de aldeiamentos pela população brasileira, transferiram, os índios, a aldeia para a margem oposta (Tanté-hekam - o nome da aldeia de L.Alves é referente não ao local onde a aldeia se localiza atualmente mas onde se localizava anteriormente). Na margem goiana todavia vive uma família, a de Ixandearí, que são Karajás.

O local do aldeiamento atual (na margem matogrossense) é muito inferior ao que ocupavam anteriormente. No inverno (estação das chuvas) toda a região vizinha às casas bem como o local aonde os índios insistiam em botar suas roças é tomado pelas águas. A plantação apodrece antes de poder ser colhida. A única cultura possível é a melancia. A existencia de uma cerca da fazenda de um certo Dr. Hildebrando impede-os de botarem suas roças mais para o interior ou em locais a salvo das águas da enchente. Já tiveram, no passado, atritos com o referido fazendeiro que "pelejou" para desapropriar os índios do estreito lote que ocupam atualmente. A cerca do Dr. Hildebrando confina os índios a um estreito co rredor, inaproveitável para fins agrícolas, e limitado pelo outro lado pelas margens do Araguaia.

A uns 50 m da casa Nº 2 passa uma estrada que leva às fazendas do lado do Mato Grosso. Existe uma balsa que faz o transito de veículos e de boiadas de uma margem à outra. Como se disse anteriormente o meio mais fácil para escoar a produção agro-pecuária da região do Mato Grosso no inverno (dada a impossibilidade de se alcançar Barra do Garças por terra) é através de Luís Alves e daí por terra até a Belém Brasília. A estrada (GO-244) que liga L. Alves a São Miguel do Araguaia foi recentemente ampliada e aterrada com o objetivo de ser trafegável inclusive no inverno.

Os Karajā e Javaé de P.L.Alves subsistem básicamente através da pesca, do turismo ou de pequenos serviços como cuidar de tropas (veremos adiante). A pesca, principal atividade desse grupo é feita numa extensa área melhor dizendo um roteiro que permanece inalterado através dos tempos, na medida ao possível. Os Karajā que moram em L.Alves como Unawari (Casa Nº 1)são originários de antigas aldeias, no caso a aldeia (hoje inexistente) da barra do rio Crixás (Ver Introdução). Segundo Unawari eles viviam na margem matogrossense, aonde mantém atualmente um ranchinho que utiliza quando lá vai pescar. Ainda segundo Unawari ele morou no local até que sua mulher, que era forte e gorda, pegou malária, definhou e morreu. Desgostoso, Unawari muda-se para Tanté-hekam. Segundo soube, os Karajā que lá permaneceram tiveram, posteriormente, atritos com um fazendeiro que conseguiu finalmente expulsar os índios do local. Os Karajā de



(Cont.) de Porto L.Alves tem não số este ponto de pesca na barra do rio Crixás mas muitos outros, num complexo roteiro que varia conforme a estação do ano. Reproduz, este roteiro de pesca não số a ocupação tradicional do território mas um mapa da localização das antigas aldeias e arranchamentos primitivos. Apesar da ocupação total de seu território pelo branco os Karajá ainda frequentam, na medida do possível, seus antigos roteiros de pesca, marcos de sua presença primeira no Araguaia.

O produto da pesca e do artesanato é vendido a comerciantes, donos de pensões ou aos turistas e aos moradores de P. L.Alves. Da mesma maneira que os de Aruanã os Karajá de P.L.Alves não podem contar com a FUNAI para a compra de artesanato o que se revela como elemento altamente nocivo para os índios posto que o coloca na dependencia de comerciantes inescrupu losos que não raro incluem nas trocas, por artesanato ou pesca, a pinga. Esta é vendida livremente aos índios nos bares de P.L.Alves. Empregan-se como todos os outros Karajas como guias as caravanas que percorrem o Araguaia no verão. Alguns dos efeitos de tal ocupação já foram analisados anteriormente e a semilitude das situações de Aruanã e P.L.Alves dispensa a repe tição do que já foi dito. Os que vivem na margem matogrossense tem também uma outra possibilidade de conseguir algum dinheiro : cuidam das tropas dos vaqueiros que atravessam o rio para P.L.Alves e que desejam deixar a mesma ma margem matogrossense. A casa de Crumahíra, o chefe do grupo, está, por esta razão, sempre atulhada de arreios, selas e demais petrechos que são guardados pelos vaqueiros em sua casa.

Em grande parte como resposta ao problema da pinga na comunidade se explica a existencia, entre os Karajá de L. Alves, de um crente fervoroso, Crumahíra, o chefe do grupo. Os Karajá de L. Alves reagem ao contato cotidiano com a população regional adotando, ou sentindo a necessidade de adotar para o seu trato com essa população diversos elementos que nivelariam, ao entendimento do Karajá, essas relações. Tenham elas o caráter de trocas economicas ou sociais.

A inexistencia de uma conscientização a respeito do problema pinga dentro do grupo local de L.Alves leva à procura , no mundo do branco, de grupos de solidariedade que lhe permitam de uma certa maneira a encarar não só este problema mas mui tos outros, decorrentes da sua convivencia cotidiana com a população regional bem como problemas que brancos e indios enfrentam juntos, na subsistencia e na relação com o meio natural.



د.)

A respeito da adoção da religião cristã e a popularidade dos cultos protestantes entre os Terena de Mato Grosso Egon Schaden dirá o seguinte : 'Graças ao predomínio do Catolicismo na população brasileira da área, a aceitação de credo católico tende naturalmente a favorecer a aquisição de um status superior perante os brancos em geral. Por outro lado, as prescrições mais rigorosas a que estao sujeitos os protestantes, entre elas a de se absterem de bebidas alcoólicas, conferem-lhe maior união e auto-respeito" (11) A afirmação é válida no caso de L. Alves se apli cada e restrita ao chefe do grupo, Crumahíra, de resto sempre descrito como honesto e muito religioso tanto pela população regional como pelos demais Karajá do Araguaia. Para Roberto Cardoso de Oliveira a entrada na órbita de influencia de missionários protestantes indica que os Tukúna " a ceitaram aparentemente a conversão como um meio de integração social na comunidade neo-brasileira ". Não como uma forma de afastamento da condição tribal e de aproximação com o mundo dos brancos, no qual estão há muito economicamente integrados, mas como 'a possibilidade de relações simétricas com a sociedade nacional"(12).

Entre os Karaja de L. Alves o contato cotidiano que mantem com a população brasileira leva-os a procurar, no mundo do branco, as amizades , as relações de solidariedade, relações de compadrio, grupos de apoio (como o conjunto de crentes da Assembléia de Deus) enfim todo um conjunto de relações sociais que fará os Karajá não só adotar novas formas de relacionamento social mas efetivamente contar com essas relações para se garantirem espaços de reivindicações (13), aliados nas suas lutas (como na época em que o fazendeiro tentou expulsã-los do local aonde vivem), retidão nas trocas economicas, grupos de solidariedade para o problema da pinga, mas principalmente, reconhecimento social. Irmanados à população regional em muitas das condições de vida os Karajā buscam reconhecimento social participando dos mesmos canais de solidariedade social e participação política abertos a essas camadas sociais com as quais convivem. É interessante notar que, se no passado, o número de crentes ja foi maior que no presente, atualmente o único crente é Crumahíra, o chefe do grupo. Longe de ser acidental esta associação entre chefia do grupo e filiação a Assembleia de Deus é para mim muito expressiva : Crumahira, o chefe, é aquele que afirma sua chefia não só junto aos Javaé e Karajá enquanto líder de uma dissidência familiar, mas também junto aos bran cos, participando de suas instituições sociais como Karajã, chefe do gru po de Luís Alves e pai de família. Outro canal altamente valorizado para se dominar certos códigos do

branco é o da educação formal. Uma das razões a mim mencionadas da vinda a L. Alves se-

bendo alguns homens ler e escrever razoavelmente.

ria a proximidade com escolas. De fato, o Karaja da muito valor a educação, sa

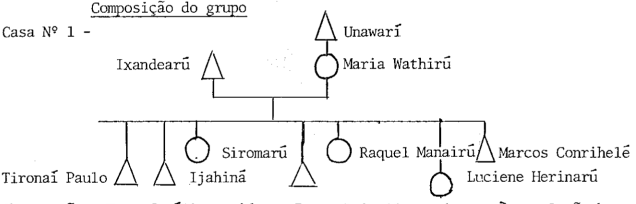
-15-

Acervo A ISA

Na casa Nº 1 uma menina de nome Siromarú, com 10 anos de idade estuda no bairro Padre Bernardo, perto de Brasília, sendo criada por uma família de caravaneiros. Como veremos adiante (em Luciara) é relativamente frequente a criação de crianças Karajá por famílias amigas. Implicarna X

O Karajã e Javaé de L. Alves, como disse anteriormente, mantém intenso intercambio com Karajãs (de Aruanã, Cocalinho e Mata Corá, além de outros agrupamentos maiores da Ilha do Bananal) e Javaés (também da Ilha, principalmente da aldeia Canoanã no rio Javaés). Os últimos mais frequentemente que os primeiros conforme atesta não só a composição do grupo, na sua maioria Javaés que subiram do Bananal até L. Alves, mas os casamentos ou uniões havidas entre as mulheres jovens e solteiras do grupo. Na casa Nº 3 Nawá e Kabianarú estiveram até pouco tempo casadas com Javaés de Canoanã: Mábio e Djolohiná. Não há nesse grupo casamentos inter-étnicos.

Todos falam o Karajã. O Portugues é falado apenas pelos rapazes e homens adultos. As mulheres e crianças de ambos o sexos não o falam. A família que mora na cidade (Casa Nº 2) de L. Alves usa-o cotidianamente e demtro de casa. Nessa casa é falado por crianças de ambos os sexos o que não ocorre nas famílias que vivem na margem oposta que não tem um contato tão frequente com a população regional como os da cidade.

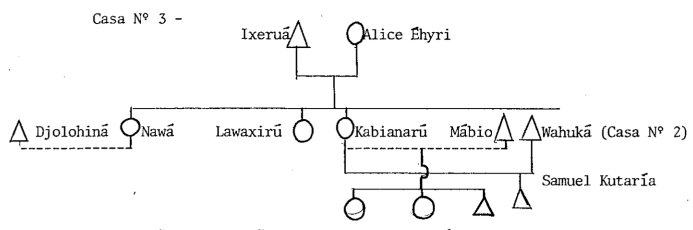


Observação: Essa família reside em Porto Luis Alves, juntos à população brasileira. Separados portanto das outras famílias que vivem na margem matogrossem se (Casas Nº 2 e 3).

Casa Nº 2 -







Observação: O padrão de residencia Karajá se apresenta aqui representado: o jovem marido (Wahuká) deve morar na casa do sogro (Ixeruá) até sua mulher tenha o primeiro filho e o casal consiga certa autonomia economica (roça própria, canoa, etc). Na época que visitei a aldeia (janeiro de 1980) estava se construindo ao lado da Casa Nº 3 uma nova casa, a antiga ficaria para o casal referido.

### População. Total:

P.L. A

| Mulheres adultas : 7 |  |
|----------------------|--|
|                      |  |
| Crianças masc.: 6    |  |
| Crianças femin.: 5   |  |
| lves 1980 Total : 24 |  |

Desaldeados : Siromarú (Casa Nº 1) estudando no Bairro Pe. Bernardo, perto de Brasília.

# 4. Os Karajá da Barreira da Mirindiba (Barreira de Irá).

Descendo o Araguaia a partir de Luís Alves, num dos numerosos barcos que ligam L.Alves com São Félix do Araguaia, vamos passar pelo ponto em que o rio Araguaia se divide (dando origem a seu braço oriental, o rio Javaés - formadores da Ilha do Bananal). Barreira da Mirindiba fica na margem goiana do Araguaia, já dentro da Ilha do Bananal, aproximadamente a uns 20 km da ponta sul da mesma. Dentro dos limites, portanto, do Parque Indígena do Araguaia.

Barreira da Mirindiba é o nome da fazenda de criação ali instalada. A fazenda é de propriedade do comerciante Mamédi, de Porto L.Alves. Mamédi é um dos principais compradores de artesanato e pescado dos Karaja de L.Alves. Não há, no entanto, nenhum relacionamento entre o vaqueiro do comerciante Mamédi e os Karaja da Mirindiba, como veremos adiante.



São em número de 25 os Karajá da Barreira da Mirindiba. Constituem verdade uma só família extensa como se vê pelo esquema familiar abaixo :

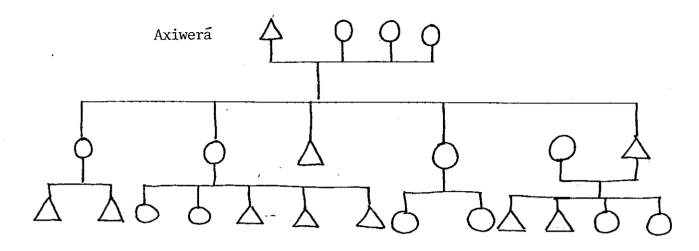


Fig. 3- Esquema familiar dos Karajá da Barreira da Mirindiba.

A composição do grupo doméstico limita-se no entanto a uma família nuclear por casa (conforme se vê na composição do grupo por casa). Das tres mulheres de Axiwerá (ou Cachoeira) da casa Nº 1 apenas uma delas vive com ele. Uma delas Mandica Niwerã, vive junto com seu filho Toninho Kobihetí em frente da barra do rio Cristalino, junto com a família do mesmo (na margem goiana do Araguaia). A outra mulher vive junto com as filhas na Barreira da Mirindiba. A barra do rio Cristalino fica a aproximadamente uma légua (6 km) da Barreira da Mirindiba, descendo-se o Araguaia.

As filhas de Axiwerá apesar de não terem mais marido, moram sózinhas com os filhos, hoje já crescidos, em tres casas vizinhas à de Axiwerá.

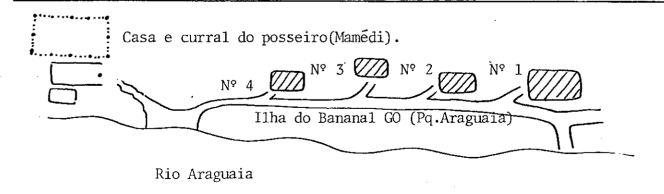


Fig. 4- Distribuição das casas Karajã em B. da Mirindiba 1980.



A casa de Axiwerá é a única casa que possui cobertura lateral de palha. Todas as outras são muito precárias não apresentando sequer proteção lateral. Muitas delas tem o telhado completamente destroçado não oferecendo qualquer proteção à chuva ou ao vento. Sem homem para ajudar em casa, as filhas de Axiwerá fazem o trabalho do homem e da mulher : vão à roça, fazem artesanato, pescam muito com anzol, dividem tarefas e o escasso produto de seu trabalho.

As 4 casas dos Karajā da Mirindiba estão localizadas a menos de 50m da casa do vaqueiro e do curral do comerciante Mamédi. Como se disse anteriormente apenas a família de Kobihetí vive separada das demais na Barra do rio Cristalino ( casa Nº 5 ).

São originários, os Karajá da Barreira da Mirindiba, da aldeia de Bur-dine (Aruanã) encontrando-se também no local uma senhora Javaé da aldeia Canoanã. Está refugiada. Seu filho, Wakarí, matou no ano passado um antigo chefe da referida aldeia, Zézinho Socoí. Depois do crime, ocorrido numa briga onde havia muita cachaça, Wakarí que era casado com a filha de Socoí teve de fugir de Canoanã. A mãe, Teresa Mahanarú, também teve que sair da aldeia, refugiando-se na Mirindiba. Espera, inutilmente, que o filho vá buscá-la. Atualmente Wakarí está casado na aldeia Fontoura (Beton-iry), onde se refugiou.

Apesar de estarem dentro dos limites legais do Parque Indígena do Araguaia e a menos de 90 km de sua sede administrativa (em Santa Isabel do Morro) os Karajá da Mirindiba não recebem qualquer auxílio por parte da FUNAI e enfrentam sérias dificuldades para subsistirem. As suas roças são pisoteadas pelo gado não só do referido vizinho mas pelo gado de muitos outros posseiros da região. As cercas, colocadas com muito esforço pelo grupo, não resistem ao gado nem à prepotencia dos posseiros. A indiferença da FUNAI é total : seu papel na área é limitado à cobrança de impostos dos posseiros (aluguel de pasto, por metro de arame esticado e por metro quadrado construído). Não só a FUNAI não faz nada pelo índio como ainda ganha dinheiro daqueles que exploram e oprimem o Karajá da Mirindiba. A FUNAI não fornece assistencia médica e nem dá aos índios qualquer garantia de posse e usufruto da terra e do rio.



O posseiro vizinho, Mamédi, já insistiu diversas vezes para que os índios deixassem o local, chegou a declarar certa feita, que só mesmo o fato de serem índios impedia-o de tomar atitudes mais radicais. O filho de Axiwerá, Kobihetí, foi falar duro com o vaqueiro para pedir-lhe para parar de pressionar seus pais e irmãs. Na hora o vaqueiro se retratou. Estava com medo de Kobihetí. Este é possuidor de triste fama de matador : já matou mais de uma vez e já foi, inclusive, recolhido ao presídio indígena Krenack, em MG, onde permaneceu por alguns anos.

Mas o gado continua pisoteando as roças, apesar das frequentes queixas dos índios aos posseiros. Os fiscais da caça e pesca também contribuem para tornar mais difícil a vida do índio : tomam redes, apreendem o pescado, proíbem a pesca, etc. Axiwerá tinha uma antiga licensa de caça e pesca que há anos apodreceu. Atualmente, apesar de estarem em terras que por força da lei lhe pertencem, os índios da Mirindiba não podem, sequer, pescar e botar roças.

Como vimos, o papel da FUNAI na área e o de legitimar, através do imposto cobrado aos posseiros, a ação expoliadora dos últimos sobre os índios.

A própria história do agrupamento reflete o abandono a que estão submetidos: o Cachoeira (Axiwerá) e suas filhas são conhecidos no alto Araguaia. Ele, como antigo e costumeiro guia de caravaneiros e pescadores que no verão percorrem a região. Suas filhas, prostituídas logo cedo, se entregaram a barqueiros, turistas, vaqueiros, posseiros e a toda sorte de pessoa que passasse pela B. da Mirindiba. Cachoeira fazia o que podia para manter suas tres esposas e sua prole numerosa. Tendo bastante contato com os posseiros vizinhos e do interior da Ilha ele conseguiu, ao final da vida, acumular um motor Yamaha 25 hp (quebrado), 4 cabeças de gado, criação de porcos, perús, galinhas, patos, etc.

Cachoeira criou um menino branço, chamado Mantolórí que hoje é casado com mulher branca e vive em São Miguel do Araguaia. Todos os desse grupo local falam o Karajá e as crianças dominam com facilidade também o portugues.

A pinga, o vinho doce, a cerveja, tudo chega sem qualquer obstáculo, aos Karajá da Mirindiba. Seja através do turista no verão, seja através do "compadre" que mantém um modesto "comércio" a uns 500 metros da casa de Cachoeira. O mesmo já teve, anos atrás, um pequeno comércio. O verão é a melhor época pa-



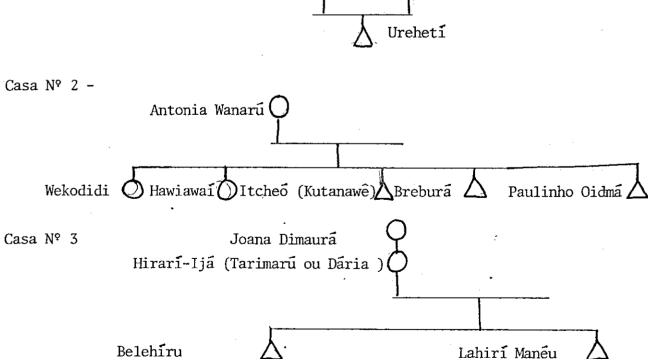
(cont.)ra os da Mirindiba: estradas que correm no interior da Ilha podem agora trazer as praias do Araguaia os muitos turistas a quem os Karaja se ven derão. É através deles que os Karaja conseguem alguma coisa empregando-se como guias, pescadores, vendendo artesanato, recebendo'assistencia médica' (comprimidos Anador ou remédios com data vencida), viajando a Goiânia e Anapolis como convidados dos caravaneiros, acompanhando seus patrões e "amigos" em intermináveis cachaçadas, prostituindo-se se fôr o caso.

Quando visitei B. da Mirindiba, Cachoeira me mostrou, orgulhoso, fotos coloridas antigas e desbotadas onde apareciam ele e a mulher abraçados a um turista que os levara a Anápolis. Na foto POLAROID os tres abraçados, o branco no meio do casal, todos com uma lata de cerveja nas mãos. A mulher de Cachoeira, Theijá, está visivelmente incomodada, escorando o "amigo" completamente alcoolizado:

-"É o sargento M., nosso amigo" me diz Cachoeira

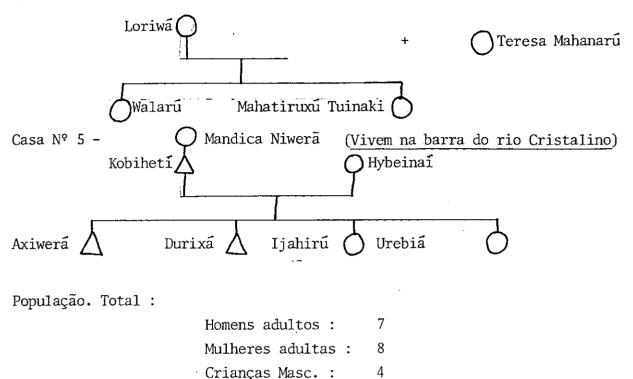
# Casa Nº 1 Axiwerá (Cachoeira) Theijá

Composição do grupo:





Casa Nº 4 -



Crianças Femin. :

Total:

5. Os Karajá de Luciara (Ré-hawá mahadú.)

B. Mirindiba 1980

A aldeia Ré-hawá esta localizada no mesmo local da cidade de Luciara (MT). A aldeia, conforme o padrão dos Karajá que vivem com ou sem o branco como vizinho, compõe-se de uma fileira de casas, aqui em número de sete, paralelas ao rio Araguaia. A aldeia é, conforme também é padrão entre os Karajá que vivem junto aos brancos, uma continuação da rua da praia da cidade de Luciara. Fica dentro do perímetro considerado urbano e fora dos quarteirões que compõe a referida rua da praia. Deveria-se dizer na verdade que a aldeia esta localizada ao lado da cidade e não junto ou dentro da mesma. Constitui-se a aldeia de Ré-hawá na maior aldeia Karajá sem assistencia da FUNAI. Não recebem também qualquer assistencia por parte da Prefeitura ou da Municipalidade de Luciara. Para a FUNAI são "desaldeados", ex-índios que optaram pela vida do branco, caboclos safados que já perderam sua cultura e, provavelmente devido à tradicional "indolencia" índia, não conseguiram se integrar (embora tenham se tornado marginais)... Para a Prefeitura de Luciara eles ainda são índios, portanto de responsabilidade da FUNAI. Nesse jogo de responsabilidades, onde nenhuma instituição lhe dá um apoio efetivo, o índio e seus direitos são abandonados.

5

24



Vimos, na Introdução, a diferença existente entre locais de arranchamento e de locais de aldeiamentos ou de aldeias permanentes. Ré-hawá é uma aldeia atualmente com 65 habitantes. É resultante da fusão de duas aldeias existentes antes da chegada de Lúcio da Luz, o fundador de Luciara. Como veremos a história da aldeia ou das aldeias da região esta muito ligada com a história da cidade de Luciara.

Origináriamente (antes da chegada do branco no local, na década de 30) havia em Luciara duas aldeias. Uma, a do pai de Zezão Waihoá chefe da atual aldeia, sempre foi no local onde atualmente existe. No inverno, ou na estação das chuvas refugiavam-se numa alta barreira de pedra existente a algums kilometros (3 ou 4) subindo-se o Araguaia na margem Matogrossense a partir de Luciara. Esta barreira de pedra é chamada Ré-hawá, significa, em Karajá, o nome do pássaro Martim Pescador que existe em grande quantidade no local. O local é também chamado 'Morro do Padre' porque no passado os Missionários Dominicanos construíram lá uma casa (que já não mais existe). A segunda aldeia era localizada em local chamado Mato Verde, antigo nome daregião de Luciara. No inverno também se refugiavam numa barreira perto de Luciara, descendo-se o Araguaia. Creio que Mato Verde era logo encostado à atual cidade de Luciara.

Lucio da Luz, o fundador, chegou em Mato Verde no início da década de 30. Segundo o que me foi informado por Waihoá morava em Mato Verde na época o índio Handorí ou Manuel Joaquim. "Amansado" por Lúcio da Luz, Handorí que era o chefe do grupo (na época em que os índios ainda eram "bravos" e não sabiam falar portugues) concordou em trocar o local aonde viviam, Mato Verde, pelo local denominado São Domingos (2 léguas, 12 km, subindo-se o Araguaia a partir de Ré-hawá). Ganhou, com a transação "um par de rapadura" e alguns litros de farinha, como observam com amarguraos seus descendentes.

Luciara foi fundada em 10 de janeiro de 1934 pela tenacidade de Lúcio da Luz, originário de Barreira do Campo, no Pará. O local do cemitério, no entanto, continuou a ser respeitado pelos de Luciara, que ainda não podiam ocupar a totalidade do território Karajá.Os Karajá mantinham, na gleba de São Domingos, as suas roças, como de resto ainda o fazem, apesar da gleba ter sido parcialmente grilada.

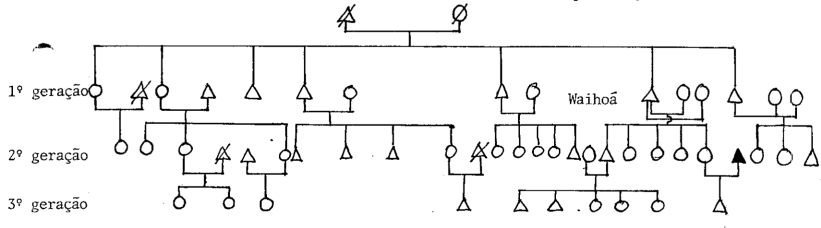
O prefeito anterior de Luciara, Elídio, considerou a área como sendo terra devoluta ou não utilizada e loteou uma parte de São Domingos aos habitan tes de Luciara. Um dos modestos posseiros que se instalou no local, de nome Badú, estava inseguro da justeza de sua posse: prometeu ao chefe do grupo, Zezão Waihoá, que lhe daria duas vacas e dois bois (além de porcentagem nas colheitas realizadas) em troca da permissão por parte dos índios de sua permanencia no local. Nunca cumpriu o prometido.



A filha do fundador, D. Adalta, fiel ao espírito de seu pai, continuou a grilagem das terras dos índios: vendeu a barreira Ré-hawá (o 'Morro do Padre'') ao administrador da Colonizadora Canarana e Coopercana (?). Vendeu(e cercou)o cemitério tradicional dos índios a um grupo de fazendeiros de São Paulo. Ré-hawá hoje é chamado "Ponta Porã do Araguaia". Os índios e afligem ao ver o antigo cemitério, que era usado pelas duas aldeias, ser cercado e a sepultura de seus pais ser pisoteado pelos brancos e/ou pelo seu gado, as oferendas são ávidamente devoradas pelos habitantes que se divertem com o costume Karajã de levar alimentos aos seus mortos.

O atual prefeito Sebastião Gomes de Souza mantém a situação inalterada, enquanto promete aos índios remover os posseiros de São Domingos e preservar o cemitério. Hoje os Karajá de Luciara tem que pagar pelo direito de viverem em suas terras. Antonio Kobryrá (Casa Nº 2) teve que comprar por Cr\$ 1.000,00 o direito ao lote aonde vive. O terreno cedido aos índios para viverem compreende apenas o local das casas atualmente existentes. A aldeia não pode crescer. Antonio Kobryrá como chegou posteriormente teve que comprar o seu "lote" (não há, é claro, nenhum documento comprovatório da transação). O terreno da aldeia tem aproximadamente 250 metros de comprido (paralelo ao rio) por 50 metros de fundo (perpendicular ao rio).

Conforme foi visto na introdução, muitos dos grupos Karajá que vivem juntos com brancos são descendentes de antigas lideranças nascidas e crescidas na aldeia que, posteriormente, se esvaziaria com a chegada dos brancos. Os filhos ou netos dos antigos chefes ou aqueles que tem mortos enterrados no cemitério da aldeia são aqueles que permaneceram. Tal é o caso da aldeia de Ré-hawá onde a família de Waihoá, atual chefe e filho do chefe anterior constituem-se como o núcleo da aldeia. Constitui essa família extensa a base da atual aldeia como se vê pelo esquema abaixo:



▲ -Antonio (vaqueiro regional Luciara)

Fig. 5 - Esquema familiar básico da aldeia Ré-hawá (Luciara) em 1980.

Como me dizia Waihoá: "é uma família grande aqui, desde os tempos de papai, uma fila só (de descendentes)". A composição da aldeia variou muito através do tempo, constante mesmo só a família de Waihoá. Na década de 60 quando todos foram para a aldeia Karajá da barra do rio Tapirapé, sómente Waihoá ficou em Ré-hawá. Ali ficou vivendo 6 anos sozinho (sua mulher também foi para a aldeia da barra do Tapira



pé). O medo de perder o direito à posse da terra influenciou inclusive o regime de subsistencia. Waihoá tem consciencia que renunciou ao antigo regime de subsistencia a : era-lhes impossível passar o verão nas praias. Se se dedicassem ao antigo nomadismo que praticavam nessa época do ano para melhor explorarem o rio e seus recursos ao voltarem para suas aldeias, no princípio da estação das chuvas, encontrariam-nas ocupadas pelo branco. Conforme me dizia Waihoá: "o prefeito pegava nossa terra se a gente saía para passear nas praias (no verão)". Ou eles adotavam uma moradia na mesma aldeia o ano todo ou perderiam o direito às poucas terras que ainda ocupavam.

A aldeia de Ré-hawá é composta também por Karajás vindos da aldeia da barra do Tapirapé. A família da Casa Nº 1 veio da referida aldeia no mes de maio (de 1979) e a família da Casa Nº 3 veio da mesma aldeia no mes de agosto (de 1979). Os motivos declarados para a vinda a Ré-hawá são diversos : a família da Casa Nº 1 veio devido à maior facilidade que teriam para vender artesanato e pescado ao "torí" (branco) bem como a maior facilidade que teriam para adquirirem bens que se tornaram necessários e que tem muita dificuldade para conseguirem na aldeia do Tapirapé. Outro motivo declarado : a proximidade e a possibilidade de educarem seus filhos adequadamente nas escolas da cidade de Luciara. Argumentam ainda que o filho do chefe da aldeia da barra do Tapirapé (chefe Zé Ricardo ou Taxirimá e seu filho Sariquiná) e que é o professor da escola da FUNAI (monitor bilingue treinado pelo Summer Institute of Linguistics - S.I.L.) não ensina nada e se recusa a dar aulas. Lógicamente deve-se levar em consideração também as imcompatibilidades e/ou disputas inter familiares que tornam impossível a permanencia na aldeia da barra do Tapirapé de famílias que discordem do grupo familiar dominante ( a do chefe Taxirimá). Já a família da Casa Nº 3 veio para Ré-hawá atraídos pela reputação de Kobryrá. Este é conhecido como Hari (ou Kohotí-bedu) que é o xama e curador dos Karaja. O homem dessa Casa Nº 3 (Txywarychoy)não é Karajá : é Tapirapé casado com mulher Karajá. É originário da aldeia Tapirapé que se localiza a dois ou tres Kilometros da aldeia Karajá da barra do Tapirapé. Vieram para tratar a mulher Tahanarú e a criança (seu filho Ijetewi ou as filhas de sua filha Maixá?) com o Hari. Não consegui descobrir qual a natureza do mal que afligia a essas pessoas : não me surpreenderia se estivessem sendo vítimas de koworú (ou Karuára : feitiço). Como vimos pela Fig.5 a família de Waihoá é a família base de Ré-hawá. Apenas as famílias das Casas Nº1,3e4 não estão em relação direta de parentesco com ela, ou seja não tem nenhum de seus homens ou mulheres casados com membros da referida família: Os indivíduos complementares a esse esqueleto que é dado pela família principal (a de Waihoá) ou seja os parceiros que servirão de esposos ou esposas são na sua maioria originários das aldeias de Fontoura e da barra do rio Tapirapé. A primeira dista apenas 50 km ( aproximadamente ) de Luciara. Esta localizada as margens do Araguaia, entre Luciara e São Félix do Araguaia, na margem goiana do referido rio e dentro portanto dos limites do Parque Indígena do Araguaia. É uma das maiores aldeias Karajás sendo por muitos considerada uma das mais conservadoras em termos culturais. Realiza todos os rituais e festas tradicionais apesar de ter sofrido uma tentativa de catequese e conversão



por parte da Igreja Adventista do 7º dia ou sua Missão Brasil Central. A referida Igreja teve uma atuação não muito feliz e frutificadora com esses índios de Fontoura : depois de mais de 30 anos de atuação na área foi-lhe negada pela FUNAI a permissão para continuar atuando na área. Isso face à intragisencia dos Missionários em negar aos índios o direito a realizarem suas festas e rituais ("cultos ao se xo e a Satã")(17), comerem carne de tartaruga, peixes de couro e porco e constrangedores rumores de desvio da renda obtida com a venda de artesanato indígena. É com Fontoura principalmente que os de Ré-hawá realizam trocas sociais e economicas. Encontram-se em Ré-hawá muitos índios de Fontoura esperando condução para São Félix do Araguaia ou regressando do Pará, ou então que vem de Fontoura para vender peixe ou artesanato , comprar mantimentos ou tecidos ou então pinga. Muitos índiosde Fontoura vão e vem a Ré-hawá frequentemente permanecendo apenas o tempo de realizarem seus negócios com os brancos, com os índios e/ou recolherem matéria prima nas matas próximas (madeiras e folhas de palmeiras só exitentes no local) como por exemplo a madeira que se utiliza na fabricação do kohoté (maça ou borduna Karajá)e que atualmente so vencontra perto de Ré-hawa.

A segunda aldeia mais importante para os de Ré-hawá é a da barra do Tapirapé As duas aldeias mantém um fluxo ininterrupto de migrações de famílias que varia muito (ora o fluxo se dirige a aldeia da barra do Tapirapé, como aconteceu na década de 60, ou se dirige, como atualmente esta se dando, em direção à aldeia Réhawá ) de objetivo mas não em termos de continuidade. Pependendo das condições de vida numa ou noutra aldeia elas vão se esvaziar ou aumenter conforme o direcionamento do fluxo migratório. Como foi dito ocorre atualmente um aumento da população de Ré-hawa devido principalmente a um esvaziamento da aldeia da barra do Tapirapé. Por que se da este abandono da aldeia da barra do Tapirapé por parte de algumas famílias ? Como me foi dito pelos da Casa Nº 1 ( e eu estou convencido a crer esta a razão principal ) o poder e a influencia da família dominante na barra do Tapirapé ou a família do chefe Zé Ricardo, Taxirimá, torna impossível a permanencia de algumas famílias na referida aldeia, por discordarem dos desmandos de Taxirimá, ou então não mais suportando a exploração a que os índios da barra do Tapirapé sofrem por parte dos barcos dos 'Mariscadores' locais. O pescado e o artesanato é comprado a umpreço menor do que nás cidades e os produtos manufaturados são vendidos a um preço exorbitante. Também como resultado da atuação dos 'Mariscadores' a pinga entra livremente na aldeia da barra do Tapirapé. Multiplicam-se as brigas, mortes e vinganças decorrentes. Os empregos criados pela FUNAI no P.I.Tapirapé foram ocupados pelo chefe da aldeia e sua família : a filha de Taxirimá é a atendente de enfermagem do Posto, seu filho (do chefe Taxirima) é o monitor (professor) da escola do Posto. À chefia tradicionalmente ocupada pela família de Taxirimá somou-se o poder e o prestígio que lhe são conferidos pela ocupação dos empregos da FUNAI. A política inter-familiar nesta aldeia viu-se assim desequilibrada ja que somente uma família acumulou tamanha quantidade de poder que tornou impossível às outras famíliassa disputa não só de poder político mas de voz ativa na condução de assuntos que di-



(cont.) zem respeito a toda comunidade, como por exemplo a permissão para o barco do 'Mariscador' encostar ou não no portinho da aldeia. Através de favores ou mesmo da propina o chefe Taxirima sempre resolve favoravelmente aos interesses dos mariscadores. O assunto diz respeito a toda comunidade, mas a excessiva concentra ção de poder encaminha a decisão à família dominante em detrimento da comunidade. A isso se alia a utilização dos empregos e das funções de atendente e professor em benefício da referida família. Como reflexo dessa situação as famílias que discordam da orientação dominante do chefe Taxirimã ou da FUNAI não tem outro recurso que deixar a aldeia. A aldeia da barra do Tapirapé se esvazia. A aldeia Ré-hawá: em consequencia aumenta de população. Como vemos o aumento do número de habitantes das aldeias que não tem assistencia por parte da FUNAI reflete também a deficiencia da agencia governamental nas áreas em que atua. Decorre daí que certas famílias prefiram viver sem a assistencia da FUNAI (e sem as consequencias de subordinação política que isto implica no caso abordado) que de resto oferece benefícios muito restritos aos índios (baixa qualificação do monitor bilíngue ou professor e da atendente de enfermagem Karajas).

Como se vê, a FUNAI contratando indiscriminadamente membros de uma só família para os empregos exigidos para o funcionamento do Posto Indígena da barra do Tapirape acabou por desequilibrar e favorecer o poder de uma só família, a do chefe Taxirimá, em detrimento das demais. A disputa pela liderança no interior do grupo ou então simplesmente o direito a voz ativa na condução dos destinos da comunidade como um todo viu-se assim desequilibrado devido a involuntária ação da FUNAI. A atuação da FUNAI no P.I. Tapirape tem então intima ligação com o aumento (no caso estudado) da migração para as aldeias Karajás sem assistencia da FUNAI e tem contato indiscriminado com o branco. É, sem dúvida, altamente elucidativo para se avaliar a qualidade do atendimento da FUNAI aos índios (através dos Postos Indígenas)o fato de o índio sair da aldeia de origem para receber, junto com a população branca, os mesmos serviços asicos que a FUNAI deveria oferecer-lhes através do Posto Indígena: Educação e Assistencia médica.

Apesar de estarem em contato ininterrupto com a população branca o estado de saúde e de nutrição dos Karajá de Ré-hawá não apresenta diferenças perceptíveis em relação aos demais Karajás que vivem sem a presença cotidiana do branco e com a assistencia da FUNAI. Na época de minha visita (01/80) somente me chamou atenção o estado de saúde de uma criança (Wakurusan-Wekoná) de 5 meses de idade que apresentava a cabeça toda coberta de feridas (espécie de micose ?) que provocavam a queda do cabelo nas regiões do couro cabeludo atingidas (Casa Nº 1).

Segundo o que me foi informado existia no local da aldeia, até fins da década de 60 a casa das máscaras ou casa dos homens(Ijasō-heto). Decorre daí a existencia de vida ritual nos padrões tradicionais do grupo até a data em que não mais se construiu a Ijasō-heto. A casa das máscaras é o centro da vida ritual e cultural dos Karajá e a sua simples existencia é comprovatória da normalidade e da continuidade dos seus valores culturais tradicionais.



Não me parece que os Karaja de Ré-hawa estejam se descarecterizando cultural mente como resultado do convívio com os brancos. Todos falam a língua original. O portugues é falado com fluencia somente pelos homens(adultos e rapazes). As crianças, de ambos es sexos, e mulheres não tem a mesma facilidade em relação ao portugues que os homens : algumas não falam portugues em absoluto e algumas (a maioria) utilizam-no com muita dificuldade. As regras de residencia tradicionais são observadas (os rapazes que recentemente se casaram vão morar na casa da noiva, trabalhando para sua nascente família e para o sogro). A família extensa ainda é a base do sistema familiar e, como no passado, fundamenta a expressão e a disputa política entre estes mesmos grupos familiares. Waihoa e seu irmão Atharí tem duas mulheres, embora nenhum dos dois vivam com as duas : a mulher mais velha de Waihoá, Tarimarú, vive com seu filho Carlos na Casa Nº 5. A esposa de Atharí (uma delas) esta doente e presentemente vive no P.I. e aldeia de Fontoura. É comum encontrarmos entre os Karajá homens com duas mulheres São na sua maioria os chefes das aldeias os que tem condições de sustentarem duas esposas. No caso estudado o irmão do chefe mantem, igualmente ao seu irmão, as suas duas esposas.

A família extensa vive junta num núcleo de casas compreendidas pelas casas de Nº 6 e 7. Não permaneci o tempo necessário na aldeia para divisar claramente a divisão dessas famílias no interior das casas mencionadas. Não sei até que ponto a casa Nº 6 não poderia ser subdividida em mais uma, não visível em termos de um espaço físico definido.

Em termos de subsistencia os Karaja de Luciara dependem basicamente do artesanato e da pesca. Nessa ordem de importancia. O artesanato é feito básicamente para a venda à população regional e para a comercialização nos grandes centros ou para a venda aos turistas no verão. Como já vimos na introdução o artesanato Karajá não se destina somente a ser consumido por turistas ou nos grandes centros urbanos : seu valor na economia regional decorre de seu valor de uso. Fazem parte do cotidiano da vida regional os artigos produzidos pelos Karajas: canoas, remos, moringas, esteiras, arcos e flechas (utilizados na pesca) etc. São bens, de utilidade imprescindíveis à população regional, que não existem seja na forma industrializada ou que não são produzidos pela população regional. Ou então são produtos que existem na nossa sociedade mas cujo preço os torna inacessíveis (é o preço de um barco ou canoa) obrigando assim a população regional a adquiri-los do índio. A indústria de artesania da população regional de Luciara é bastante pobre. Vi , na época de minha visita a construção de um barco pela população local. Não dominam, no entanto, a tecnica artesanal do Karajá: não sabem fazer ceramica, não sabem tecer esteiras, não sabem fazer um remo, não conhecem as matérias primas necessárias, não tem a intimidade e conhecimento do rio e da mata que tem o Karaja.

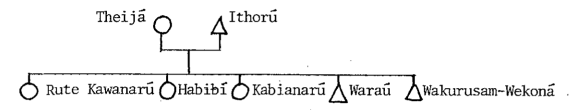
A pesca é feita da meneira tradicional ou então com a utilização de barcos a motor que revelam uma grande profissionalização dessa atividade entre algums índios de Ré-hawá como Kurixama, o único a possuir um barco a motor em Ré-hawá. O pescado é vendido mais frequentemente e em maiores quantidades aos Mariscadores que à popula-



(cont.) ção regional. Mantém também muito contato com os Mariscadores e/ou compradores de peixe de Barreira do Campo, no Pará. Vão, muitas vezes, até Barreira do Campo ou outras cidades ribeirinhas do Pará para venderem o pescado.

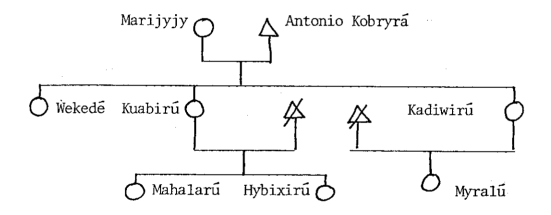
## Composição do grupo:

#### Casa Nº 1 -

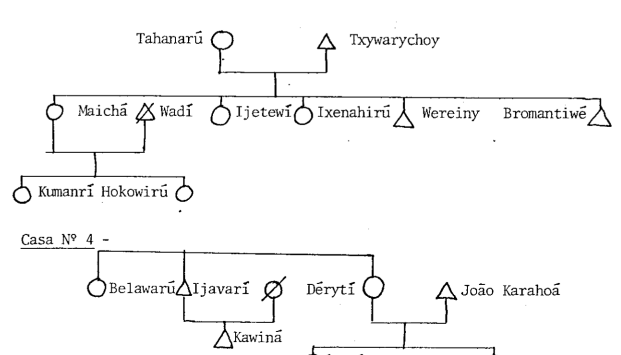


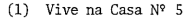
Observação: Rute Kawanarú esta sendo criada em Anápolis por uma família de caravaneiros. O chefe desta família amiga chama-se Nhehemias (?).

#### Casa Nº 2 -



# Casa Nº 3 -





(6) Vive no P.I.Fontoura

(2) Vive na Casa Nº 7

- (7) Vive na cidade de Luciara
- (3) Vive na Casa Nº 2
- (8) Vive no P.I.Fontoura
- (4) Vive na cidade de Luciara
- (5) Vive na Casa Nº 5

Observação: Estão aqui incluídos todos os irmãos de Waihoá, filhos e filhos de seus irmãos.

Aqueles que não vivem nesta casa tem, ao lado do nome, um número que remete ao atual local de residencia. Assim procedi para melhor se compreender a importancia desta família na constituição das demais Casas e famílias desta aldeia.

Teiuwaré Liberű-Arű Koririkí △ Rurytyní

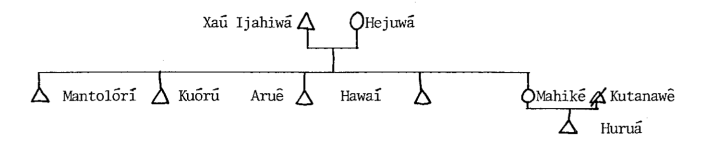
Casa Nº 6

Z,

ហ



Casa Nº 7 -



População. Total:

Homens adultos: 14

Mulheres adultas: 25

Crianças masc. : 9

•

Crianças femin.: 17

Luciara (Ré-hawá)1980 Total: 65

Desaldeados : A menina Rute Kawanarú (Casa Nº 1) está sendo criada pela família do Sr. Nhehemias (?), caravaneiros de Anápolis.

## 6. Os Karajá de Lago Grande (Renoy mahadú).

Lago Grande é um pequeno povoado à beira do Araguaia, no Estado de Mato Grosso do Norte. Esta localizado em frente à ponta norte da Ilha do Bananal a poucos kilometros da divisa com o Estado do Pará. Consiste, o povoado de Lago Grande, numa fileira de casas paralelas à margem do Araguaia. No inverno a vida torna-se difícil para os habitantes da referida povoação. Quase não existem lugares à salvo da agua nesta estação : atras da povoação existe um ala diço, "varjão", que é interramente tomado pelas águas de setembro a fins de março. As cheias do Araguaia, nesta estação, podem se tornar extremamente dura para os habitantes : quando as aguas sobem, muitas vezes chegam a invadir a rua pricipal (e unica !) do povoado, obrigando os moradores a procurarem lugares a salvo das águas. A própria forma física de Lago Grande (uma fileira de casas paralelas à margem do Araguaia) reflete a sua fragilidade frente ao regime do rio e das estações pluviométricas. Inexistem as roças pois inexistem os lugares secos o ano inteiro. Os que tem roças devem mantê-las em lugares distantes da vila pois os lugares altos são muito difíceis de se encontrarem na região. Lago Grande se asseme lha, na sua disposição física, a uma aldeia Karajã.

O local, poucos kilometros da ponta norte da Ilha do Bananal, esta , desta maneira, na confluencia dos rios Araguaia e de seu braço menor, o rio Javaés. É o local onde os grupos Karajá, que vivem à beira do Araguaia, e Javaé, que vivem no interior da Ilha e ao longo do rio de mesmo nome, se encontram e se confundem.

Segundo os autores clássicos (Ehrenreich, P. e Krause, F.) (13) os grupos que habitavam o interior da Ilha eram todos Javaé. Na realidade tal não se dá nesta parte norte da Ilha. As aldeias do interior da Ilha apresentam uma composição mista: a maioria de seus habitantes são Javaés, mas existem também numerosos elementos Karajás na sua composição interna. Esta ressalva é valida no entanto somente para os grupos Karajá e Javaé da parte norte da Ilha do Bananal.



Uma das razões que determinam essa superposição de grupos na mesma área é a coincidencia de roteiros ou pontos de pesca dos Karajá e Javaé. Os primeiros percorrem os lagos, furos, desaguadouros e pequenos córregos ou rios próximos ao Araguaia, os segundos (os Javaé) percorrem os locais próximos ao rio Javaés, bem como os lagos e rios interiores à Ilha do Bananal. Nessa região, onde a distancia entre o Araguaia e o Javaés (rio) é menor que no resto da Ilha as áreas dos dois grupos se confundem. Permanecendo próximos ao Araguaia (no estado de Goiás) os Karajá estão dessa maneira penetrando no interior da Ilha, que é, tradicionalmente, território Javaé. Isto quando não vão pescar em território ocupado quase que exclusivamente por Javaé como são as proximidades do rio Javaés ou do Riozinho, no interior da Ilha. Os Javaé ao percorrerem os lagos do interior da Ilha e que ficam próximos ao Araguaia estão em território Karajá. Aliás é raro ocorrerem conflitos entre os grupos motivados pela "invasão" de seus respectivos territórios de pesca. Digo que são raros e não inexistentes, conforme veremos adiante.

As famílias que atualmente vivem em Lago Grande são originários, na sua maioria, da antiga aldeia de Wabê, hoje extinta. Era localizada às margens do Riozinho (rio que corre no interior da Ilha do Bananal).

Como foi dito o roteiro de pesca dos grupos da ponta norte da Ilha, sejam eles Karajás ou Javaés, compreende as lagoas e rios existentes no interior da Ilha bem como os furos e lagoas localizados próximos ao rios Javaés e Araguaia. Assim era no passado, assim ocorre atualmente. Os Karajás de Lago Grande mantém muito contato com a aldeia Javaé de Barreira da Cruz, localizada às margens do rio Javaés, na parte setentrional da Ilha. Quando falam (os Karajá de L.Grande) ou se referem ao seu habitat original estão considerando a parte setentrional da Ilha do Bananal, área compreendida entre os rios Araguaia e Javaés. Existem também, entre os de L. Grande, indivíduos originários da aldeia de Berobió, na beira do Javaés perto do Riozinho (na parte norte da Ilha).

O pai de Miúda Arehijá (Casa Nº 1) era o chefe da aldeia de Wabê. Era chamado Domingos Utháriá e era Javaé. Não consegui obter a confirmação de se esta aldeia como um todo pudesse ser considerada como sendo Javaé. Mais certo seria considera la como sendo formada por Javaés e por Karajás. Depois da morte de sua mulher, Domingos Utháriá e seu irmão Hatiária se mudam com suas famílias para o Araguaia. A aldeia de Wabê se desfaz sendo que os ramos ou famílias a mim descritos como os mais significativos (numéricamente) ou seja as famílias de Utháriá e Hatiária se transferiram para o Araguaia passando a viver com outros Karajás que viviam no próprio local da atual Lago Grande ou na praia que ficava em frente, na margem oposta do rio.

Logo que chegam ao Araguaia Domingos Utháriá morre. A família de Utháriá passa a viver junto com a família de seu irmão Hatiária. Poucos tempo depois de chegarem ao Araguaia entram em contato com os Missionários Dominicanos de Conceição do Araguaia, do Pará. Os missionários conseguem levar os remanescentes da aldeia de Wabê para Conceição do Araguaia. Lá são educados, na escola mantida pela Missão, as crianças da familia de Hatiária e os filhos de seu irmão, o finado Domingos Utháriá.

Depois de permanecerem alguns anos em Conceição do Araguaia a família de Matiaria volta ao local onde hoje existe Lago Grande.



Isto se deu, creio eu, por volta de 1940. Uma das razões que contribuiram para a vinda ao Araguaia das famílias originárias de Wabê foi a existencia, entre os Karajás que viviam na praia defronte à atual Lago Grande e que posteriormente viriam a morar onde é a atual Lago Grande, de parentes (filhos dos irmãos de Utháriá).

A chegada dos torí (brancos) a Lago Grande é, porém, mais antiga. O primeiro branco a se instalar no local foi o velho Paulino, pai do 'Nêgo'' Verissimo, importante chefe político local. Instalou-se no local creio que por volta de 1910. O velho Paulino morava onde hoje e a vila de Lago Grande.(+) Botava suas roças no local onde hoje existe a vila. Era abastecido de sal e outros artigos através do vapor que passava uma vez por mes. O velho Paulino cortava lenha que serviria para alimentar as caldeiras do barco. Eram as ultimas tentativas de utilização do Araguaia como ligação entre o norte do país e o porto de Santos (via Aruanã, antiga Leopoldina e Goiás Velho). Ver a parte que trata da navegação pelo Araguaia na pág. 2. Na época em que o velho Paulino vivia os Karajās eram "bravos" e não raro assaltavam e matavam viajantes brancos que se aventuravam pelasentão desoladas praias do Araguaia. Nessa época os 🦈 Karajās ainda viviam nas praias da margem goiana. Ou seja : ainda não haviam se sedentarizado em aldeias permanentes como ocorre atualmente. Foi ajudado, o velho Paulino, a se instalar no local com sua família pelo índio Tonico Dexibré. Este era filho de irmãos de Hatiária, irmão de Domingo Uthária. Ajudar-se-ão constantemente, tendo o velho Paulino, confiança plena em seu "compadre" Dexibré (quando viajava entregava a família à guarda do amigo Karajá). Os vínculos com os índios são continuados pelo filho do velho Paulino, Nego Verissimo, que se tornou "compadre" do Karajá Hirirawy (Agostinho) casado com a filha do finado Utháriá (Casa  $N^{\circ}$  1).

Em 1953, aproximadamente, chegam a Lago Grande os Missionários da Missão Novas Tribos do Brasil. Insistem junto aos índios para que abandonem o local e se sedentarizem na aldeia de Macaúba (onde hoje existe um Posto Indígena da FU NAI). Conseguem com que numerosas famílias se mudem para a aldeia Macaúba. Nessa época e em épocas anteriores os Karajás sofreram muito com as doenças trazidas pelos brancos, que agora vinham para morar, intensificando o convívio e as situações propícias ao contágio. A maioria dos atuais habitantes de Macaúba são Karajás originários desta aldeia e que foram para lá conduzidos pelos missionários. A família de Hatiáriá resolve ficar em Lago Grande junto com outros Karajás nascidos lá mesmo. Apesar do número de brancos que, cada vez mais, aumentava eles não quiseram deixar o local aonde tinham muitos mortos enterrados. Havia na época, dois cemitérios Karajás: um para crianças e outro para adultos. O primeiro estava localizado perto de Lago Grande, subindo o rio.

(+) Lago Grande, ou a vila de Lago Grande, foi fundada em 1922, segundo depoimento do Pe. Canuto de Santa Teresinha (Mato Grosso do Norte).



Como se pode extrair do que ficou dito anteriormente os Karajás de Lago Grande são as ramificações de duas famílias principais. A saber : a do antigo chefe da extinta aldeia de Wabê, Domingos Utháriá, e a de seu irmão Hatiária.

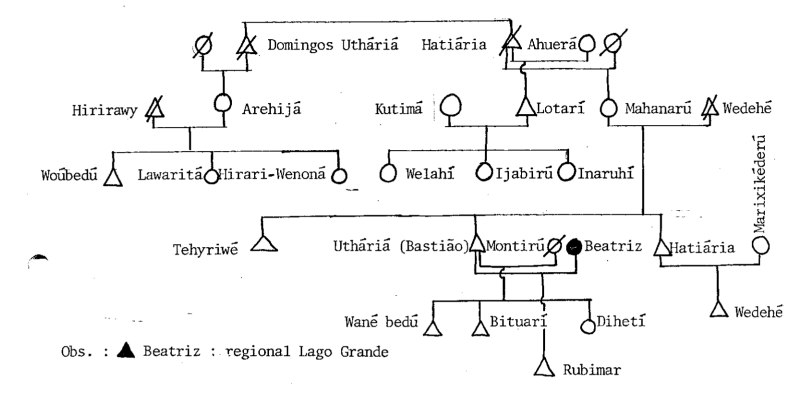


Fig. 6 - Esquema familiar dos Karajás de Lago Grande.

Os Karajás de Lago Grande realizam os casamentos preferencialmente entre os de sua própria etnia (Javaé ou Karajá). Quando estive com eles em janeiro de 1980 havia uma grande preocupação em relação aos casamentos que iriam se realizar. A maior preocupação: Maria Teresa Lawaritá, "afilhada" do Nego Veríssimo, estava gostando de um torí (branco) e queria casar com ele. Lawaritá é filha de Hirirawy, que conforme foi dito atrás era "compadre" do Nego Veríssimo, filho do fundador de Lago Grande. A filha de Agostinho Hirirawy foi criada na casa do Nego Veríssimo. Não sei se em consequencia à educação recebida e do intenso convívio que mantinha com moças e rapazes torí, ou então pelos inescrutáveis mistérios do amor, Maria Teresa Lawaritá se recusa a se casar com o filho da irmã de sua mãe. O noivo, seu primo-irmão Geraldo Tehyriwé, era o indicado de forma unânime por todos os desse grupo local.

Na época em que Lawaritá ainda morava com a família de Nego Veríssimo, a família começou a se aperceber que a filha só andava com torí e em decorrencia poderia não aceitar as determinações da família original em relação ao seu futuro casamento. Sua família chama-a de volta à casa. Quando ficou sabendo que iria casar-se com Tehyriwé planejou uma fuga : saiu de madrugada de sua casa, quando ainda não havia luz, e escondeu-se no cimo de uma mangueira. Quando amanheceu, correu para a casa de seu "padrinho", o Nego Veríssimo, e pediu para lá ficar, dizendo que não queria casar-se de maneira nenhuma com Tehyriwé e que gostava de um peão torí que trabalhava numa fazenda próxima.



Como se vê por este episodio as uniões preferenciais para os Karajá de L. Grande são aquelas que se realizam entre os de sua própria raça. Se se pudesse casar primos com primos seria o ideal. É e nesse sentido que as pri mas Rosa Mahanarú e Miúda Arehijá continuam a dirigir seus esforços : já que o casamento de Tehyriwé com Maria Teresa parece difícil de se realizar, cumpre casa-lo então com a irmã de Lawaritá, Hirari Wenoná. Apesar da boa vontade dos pais este casamento também parece difícil: Tehyriwé esta gostando da filha do chefe da aldeia Javaé de Barreira da Cruz. O chefe da aldeia, Krumaré, não quer sua filha se case com Tehyriwe : diz que este ultimo é "sem vergonha", bêbado e que ja foi amigado com uma branca. Não me surpreenderia no entanto de que, quando voltar a Lago Grande, encontrar Tehyriwé casado com sua prima Hirari-Wenoná, que tem apenas 13 anos, ao passo que o "noivo" tem aproximadamente 30 anos. É grande o : esforço das mulheres mais velhas (Rosa Mahanarú e Miúda Arehijá), e que detem a maior parte do poder de decisão da aldeia, para que as uniões se relizem dentro do grupo familiar que compõe o reduzido contingente de Karajás de Lago Grande.

Para sua subsistencia os Karajas de L. Grande dependem basicamente da pesca e do artesanato, em menor escala, bem como da prestação de serviços esporadicos à população de Lago Grande. São pescadores profissionais. Existem nesse grupo, dois índios que possuem barco a motor : João Lotari (Casa Nº 2) e Sebastião Utharia (Casa Nº 1) que possui barco com cobertura. Quando estive em Lago Grande não havia nenhum homem no local : encontravam-se todos pescando perto de Barreira da Cruz, no rio Javaés. Para vender o pescado não dependem do 'Mariscador'': vão diretamente a Barreira do Campo, no Para, aonde conseguem um preço melhor (apesar de ter de vender o peixe muitas (aos mesmos 'Mariscadores', a procura do produ to é bem maior conseguindo, desta maneira, melhor preço). Já foi dito que estes índios são "testas de ferro" dos "Mariscadores". Isso devido ao fato de que só o índio tem, na região, o direito a pescar (em quantidades acima do consumo meramente individual, ou seja : profissionalmente) porque, como é sabido, toda a ponta norte da Ilha do Bananal é reserva florestal do I.B.D.F. (Parque Nacional do Araguaia) e a atuação dos fiscais, estranhamente, é feita com rigor : apreendem o pescado e o equipamento dos brancos que porventura encontrem pescando para vender. Não pude obter a confirmação de serem os índios meros agentes dos 'Mariscadoresres". Não me parece no entanto que os barcos e demais equipamentos dos índios lhe sejam fornecidos pelos 'Mariscadores' em troca do produto de seu trabalho. Vivendo exclusivamente da pesca os Karajás de L. Grande se especializaram de tal maneira ao seu trabalho - e a habilidade do Karajá em pescar é indiscutívelque o fazem de maneira a obter o máximo de vantagens : sabem onde pescar, sabem onde vender e tendo; meios para realizar esta duas premissas a acumulação de capital suficiente para se comprar um barco é consequencia. E não o motivo de seu bom desempenho como pescadores.



Não sei se por seu alto grau de profissionalização ou se por razões outras (como a de estarem pescando em território Javaé) os Karajás de Lago Grande são hostilizados tanto pelos Javaé de Barreira da Cruz e de Canoanã (outra aldeia Javaé situada às margens do rio Javaés) bem como pelos Karajás de Macaúba que não os querem pescando nas suas lagoas ou rios. Segundo o que me disse Rosa Mahanarú eles (os de L. Grande) são acusados de serem feiticeiros tanto pelos Javaé como pelos Karajás. Não conhecendo os grupos locais o suficiente não me alongo nessa matéria, nem considero a justeza dos argumentos utilizados pelas partes em conflito.

Do que ficou dito atrás gostaria apenas de fazer um esclarecimento : apesar de sua especialização na pesca os Karajã de Lago Grande não se distinguem dos demais grupos Karajas que não recebem assistencia da FUNAI em relação às suas condições de vida. São, como os outros, terrivelmente necessitados de apoio no tocante a sua subsistencia. A falta de roças e a dependencia da pesca obriga-os a prestarem uma série de serviços a população tori, como por exemplo : Rosa Mahanarú lava e passa roupas diariamente, apesar de já ser bem adiantada em idade. O fato de Maria Teresa Lawaritá ter sido criada pelo Nego Veríssimo também me parece significativo de sua penúria material : somente não tendo condições ou dificuldades materiais é que se aceitaria ter a filha criada por torí. Não se cede a guarda da filha a não ser que se tenham razões muito fortes para isso. As casa são bastante precárias : apenas uma é barreada e a outra, toda de palha, esta sem cobertura numa das laterais. Um dos maiores impedimentos para o casamento de Maria Teresa Lawarita com o peão tori é o abandono a que a mãe desta última estaria submetida : sem marido e com um rapaz (Woubedu - 16 anos) e uma moça (Hirari Wenona - 13 anos) para criar e alimentar seria preferível ter a filha Lawaritá casada com Iny (Karajá) porque, pelas regras Karajás, o marido deve morar e trabalhar para a casa de origem da esposa até ter o primeiro filho.

A seguir apresento o sistema de transmissão de nomes utilizado pelos Karajás de Lago Grande. Serve para evitar confusões entre nomes de avôs (Pai da mãe e pai do pai) e dos netos ou então de irmão do avô (irmão do pai da mãe) e Ego (filho da filha do irmão). É, também, demonstrativo do sistema de transmissão de nomes adotado pelos Karajás de Renoy (L. Grande).

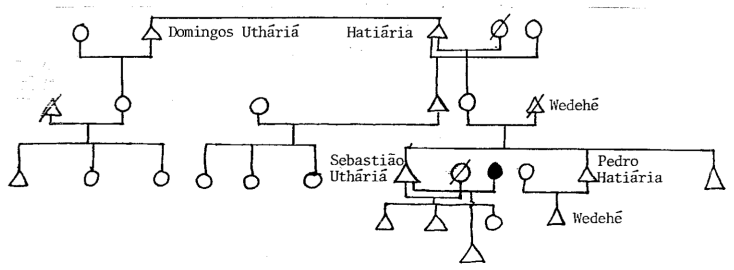
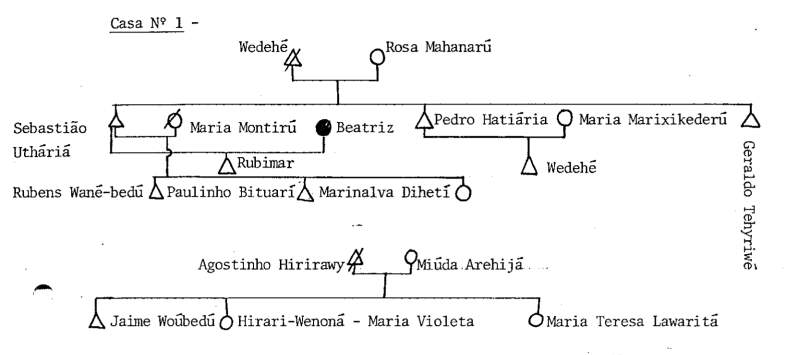


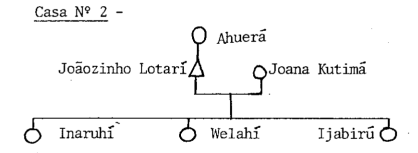
Fig. 7 - Transmissão de nomes (Renoy- L. Grande 1980).



## Composição do grupo:



Observação: A família de Sebastião Utháriá vai mudar-se brevemente, Pretendem construir uma casa logo que o verão chegar. A casa será construída logo ao lado dessa em que vivem atualmente (Casa Nº 1).



# População. Total:

Homens adultos : 4

Mulheres adultas : 5

Crianças masc. : 5

Crianças femin. : 6

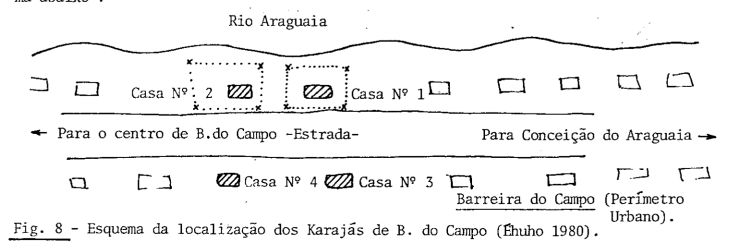
Lago Grande (Renoy) 1980. Total : 20



### 7. Os Karajās de Barreira do Campo (Éhuho mahadú).

Os Karajás de Barreira do Campo vivem em 4 casas na periferia da referida cidade. Como a cidade de Barreira do Campo é bastante grande, as casas dos Karajás ficam bem distantes do centro da cidade. Se não fosse o modelo regional de moradia diria que os Karajás vivem em meio a uma enorme favela que existe numa das saídas da cidade. São, sem dúvida alguma, o grupo Karaja em mais adiantado estado de desintegração social. A miséria a que estão submetidos somente pode ser comparada aquela dos Karajás da Barreira da Mirindiba ou dos Karajás de Aruanã. A FUNAI mantém, em Barreira de Santana, a menos de cinquenta kilometros de Barreira do Campo, um Posto Indígena que atende, no entanto, somente aos Karajas daquela localidade, que não cheguei a visitar. O responsável pelo Posto da FUNAI, em Barreira de Santana, não reliza visitas periódicas aos de Barreira do Campo. Pela sua localização este Posto da FUNAI deveria atender especificamente esses grupos Karajás do médio-baixo Araguaia. Nada faz, no entanto, a FUNAI : não compra artesanato, não dá qualquer assistencia médica, não da educação, não defende as terras nem o direito dos índios, não tira nem ajuda os índios a tirarem documentos (aposentadoria pelo FUNRURAL, assistencia médica também pelo FUNRURAL etc.). Quando lá estive em princípios de 1980 o líder desse grupo, Gabriel "Pereira da Costa", estava à beira da morte. Reclamava de fortes dores na barriga e respirava com dificuldade. Eu não sabia o que fazer : não sabia se o problema de Gabriel era fome ou se era um mal físico decorrente de sua idade avançada. Perguntei se o problema era fome. Responderam-me que não, que Gabriel já estava 'matuhari'' (velho). No dia seguinte, no entanto, pediram-me para levar uma de suas esposas até Barreira do Campo para receber a aposentadoria a que Gabriel tinha direito pelo FUNRURAL. Depois que concordei em levar a senhora até B. do Campo eles, a família de Gabriel, me<sup>pediram</sup>mais um favor : que eu fosse até B.de Santana para pegar os documentos de Gabriel, sem os quais ele não poderia receber o dinheiro, porque os referidos documentos ficam em poder do representante da FUNAI. Gabriel morrendo e impossibilitado de receber ajuda, de comprar um remédio, de pagar um farmacêutico, de comprar comida. Motivo: os documentos que necessita para receber sua aposentadoria ficam em poder do representante da FUNAI.

Separando as casas dos Karajās umas das outras existe uma estrada de terra , cascalhada, que liga B. do Campo a Conceição do Araguaia, conforme vemos pelo esquema abaixo :





São originários, os Karajás de Barreira do Campo, da aldeia Jatobá. Esta se localizava no rio do Côco, acima de um local denominado Paredão. Não consegui obter nenhuma outra informação sobre a localização da aldeia referida. O rio do Côco é um afluente do Araguaia, desaguando na sua margem direita na altura de Barreira do Campo (na margem esquerda do Araguaia) e cerca de uma vila chamada Araguaçuí (na margem direita a poucos kilometros da barra do rio do Côco). Em todo caso esta aldeia não me parece ser a aldeia honônima mencionada por Schultz (15) que a visitara em 1960.

A aldeia da qual a família de Erehení é originária esta localizada fora da Ilha do Bananal e não é Javaé (como a aldeia visitada por Schultz) e sim Karajá. Não há nenhuma notícia acerca das aldeias Karajás localizadas nos tributários do Araguaia, sendo sua existencia ignorada por todos aqueles que sobre os Karajás escreveram (que de resto só consideravam as aldeias Karajás próximas ao curso principal do Araguaia).

A história dessa família e dos casamentos que as filhas de Erehení irão realizar é demonstrativa dos efeitos da pinga entre os Karajás.

A família original era composta por Erehení (Gabriel "Pereira da Costa") e as duas irmãs, Duá-Hanarú e Érurí, que eram as suas esposas. Tiveram quatro filhas. Resolveram, como é comum entre os Karajás, casá-las com os filhos do primo de Erehení, o finado Fedemonte Marichorê e sua esposa Txukoé (irmã de Erehení?). Desta maneira os quatro primos se casaram com suas quatro primas-"irmãs" (segundo o que me disse Manriwe-lú). Depois de casados viveram algum tempo juntos em Barreira do Campo. Tiveram, como se pode ver pela genealogia, alguns filhos dessa primeira união. Abaixo dou o nome dos quatro irmãos e ao lado o nome das quatro irmãs, suas esposas:

| Iolari  | casou c/ | Lawarairū            |  |  |  |
|---------|----------|----------------------|--|--|--|
| Ixeruá  | f f      | Lawaritá (Diramá)    |  |  |  |
| Ibijawá | 11       | Waibé (Maria Teresa) |  |  |  |
| Kuhếrũ  | 11       | Manriwelū            |  |  |  |

Uma vez casados a pinga cuidou de desfazer as uniões : dos quatro irmãos apenas um sobrevive até hoje. Iólarí morreu esfaqueado por um torí numa briga de bêbados. Ixeruá e Kuhérú morreram afogados, depois de beberem muito e tentarem voltar para casa de canoa. Morreram em datas diferentes. Apenas Ibijawá ainda esta vivo. Como, porém, era muito "Iehehé" (brigão) separou-se da sua esposa Waibé.

Atualmente as quatro irmās estão casadas com brancos. O último dos quatro irmãos, primos das filhas de Erehení, mudou-se recentemente de Barreira do Campo. Duas das filhas de Erehení estão "na mata" acompanhando seus maridos vaqueiros ou peões nas fazendas da região. São Diramá Lawaritá e Maria Teresa Waibé. A primeira deixou o seu filho Handoí na casa de seu pai ( e avô do rapaz), o velho Erehení. A segunda, Maria Teresa Waibé, levou seus tres filhos "para a mata" e são criados pelo seu marido torí.

O grupo de Barreira do Campo, desta maneira, se desfaz. As mulheres acompanhando seus maridos torí para a mata e os homens do grupo, como Handoí (Casa Nº 4)e Uthaná (Casa Nº 3), trabalhando nas fazendas. Ou seja, passando a maior parte do tempo fora do convívio das suas famílias que vivem em B. do Campo.



A vida tem sido dura com a família com a família de Erehení. Há tempos atrás o velho Erehení e sua família foi para Santana do Araguaia pretendiaviver no local (em Santana do Araguaia existe um representante da FUNAI). Quando lá chegou as famílias Karajás que vivem na aldeia de B. de Santana ficaram com medo. Acusavam Erehení de ser feiticeiro ruim, disseram que ele iria botar feitiço (koworú ou karuára) nos meninos da aldeia. Erehení não pôde ficar morando em Santana do Araguaia. Volta então para B. do Campo, aonde vive até hoje. Esta história me foi contada de maneira identica em Lago Grande (Renoy) e em Barreira do Campo (Éhuho).

Devo dizer, no entanto, que vi Gabriel Ereheni se auto-medicar, demonstrando conhecer algumas das práticas e procedimentos de Hari (curador ou xamã). Suas filhas também me contaram que no passado Ereheni tinha grande reputação como Hari, sendo muito procurado por indios e brancos. A população regional receitava e vendia beveragens que fazia com ervas que ia buscar na mata. Atualmente, porém, Ereheni está velho. Perguntei às suas filhas se o fato de Ereheni estar velho não lhe trazia mais experiencia e conhecimento, decorrentes dosanos de exercício das qualidades de Hari. A resposta foi negativa. Ereheni já teve sua velhice onde podia aplicar seus conhecimentos, já acabara a sua velhice frutificadora. Atual mente estava velho demais, entrando dessa maneira em plena fase senil.

A respeito do velho Erehení devo dizer que muito me surpreederia encontrálo vivo na próxima vez que for ao Araguaia, tal era gravidade de seu estado de saúde na época em que visitei o grupo de B. do Campo.

Como foi dito, este grupo local subsiste básicamente através do trabalho dos homens (brancos ou índios)como peões nas fazendas próximas. As mulheres fazem algum artesanato que vendem na cidade ou aos turistas no verão. Erehení, incapaz de qualquer atividade produtiva, subsiste graças à sua aposentadoria (que não pôde receber durante tres meses por razões já citadas : por não poder locomover-se até Santana do Araguaia, onde o funcionário da FUNAI retinha seus documentos e até Conceição do Araguaia, onde receberia o dinheiro).

Existe em Barreira do Campo mais uma mulher Karajá que não vive, no entanto, junto aos demais Karajás. Encontrei-a uma vez visitando seus parentes. Recusaram se a me dizer seu nome. Dela sei apenas que é prostituta e vive na "zona" local. Usava uma tatuagem ( que se chama Juhuty-ratí) logo abaixo do labio inferior, na parte superior do queixo. A referida tatuagem é mencionada por Fritz Krause(16) que a considera como privativa das mulheres e filhas dos chefes Karajás.

Todos falam a língua original. O portugues também é falado por todos, inclusive por crianças e mulheres, mas somente no trato com o torí. Mantém contato principalmente com os Karajá de Santana do Araguaia, Lago Grande e com um pequeno grupo, não assistido pela FUNAI, que se localiza perto de Santana do Araguaia.

Como foi dito atrás o grupo de Barreira do Campo apresenta evidente sintomas de desagregação e se esta desfazendo graças à indiferença da FUNAI. Inseridos na economia regional, não mais nas atividades em que o Karajá tradicionalmente se ocupava (como prático do rio, pescador e artesão), mas como qualquer peão regional



(cont.) os Karajás não tem nenhuma perspectiva de sobreviverem como grupo ou como unidades familiares solidárias. Isso porque o modelo regional de exploração de mão de obra exige indivíduos soltos, libertos (de qualquer qualquer parcela dos meios de produção não tendo outra coisa para vender que não seja a própria pele) também de qualquer grupo social que possa servir como grupo de solidariedade, ou vínculo com algum referencial que possa servir de alternativa para a exploração decorrente do modelo sócio-economico em que estão inseridos. Desapropriados de suas terras e impossibilitados de viverem através da pesca os Karajás de B. de Campo cumpriram apenas um dos pré-requisitos exigidos pelo regime economico local. O outro pré-requisito à acumulação dos capitalistas locais é a destruição do grupo como tal, é o aniquilamento de qualquer grupo social que ofereça um modelo de vida alternativo. Isto ainda esta se dando. Os Karajás de B. do Campo já trabalham como peões, mas ainda não conseguiram deixar a beira do Araguaia. Quando forem para a mata, aí sim estarão desaldeados.

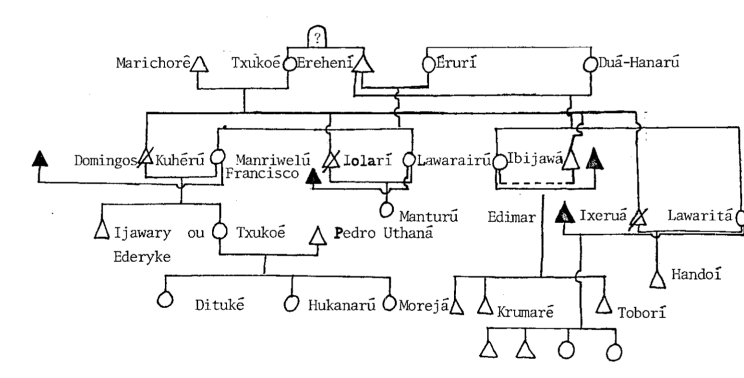
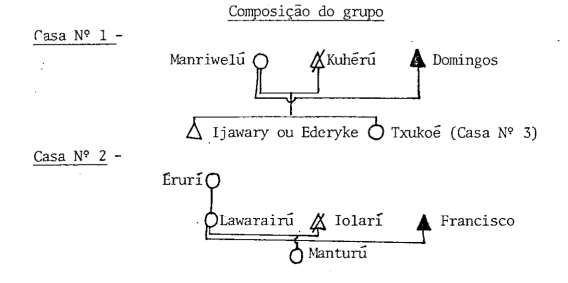
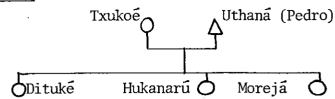


Fig. 9 - Esquema familiar dos Karajás de Barreira do Campo.

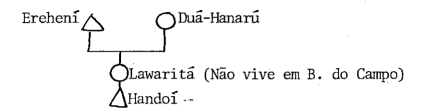




#### Casa Nº 3 -



#### Casa Nº 4 -



População. Total:

Homens adultos: 3

Mulheres adultas : 5

Crianças masc.: 1

Crianças femin.: 4

Barreira do Campo (Éhuho)1980. Total: 13

Desaldeados : Diramá Lawaritá - casada com um peão branco, esta "na mata".

Maria Teresa Waibé e seus tres filhos (Krumaré, Toborí e mais um rapaz com mais de 15 anos)- igualmente casada com um peão regional que trabalha nas fazendas da região.

Prostituta Karaja que vive na zona do meretrício de B. do Campo.

Total: 6 individuos (tres mulheres e tres homens, todos com mais de 15 anos).

Observação: em ''desaldeados'' não considerei os filhos de mulheres Karajás em suas uniões com maridos torí (branco).



#### Notas

- (1) Krause, Fritz "In den Wildnissen Brasiliens" traduzido por Egon Schaden e aparecido na Revista do Arquivo Municipal de São Paulo sob o nome "Nos sertões do Brasil". Publicado nos Vols. LXVI a XVC de 1940 a 1944. Trecho citado pág. 180, Vol. LXVIII.
- (2) Krause, F. op. cit. Vol. LXVIII pag. 176
- (3) "Leopoldina fundada em 1852 à margem do rio Vermelho, e transferida em 1856 depois de várias mudanças, para a sua situação atual, floresceu durante algum tempo devido à navegação a vapor (1868-9) entre Leopoldina e Santa Maria e ao colégio Isabel, fundado em 1871"

Krause, F. - op. cit. Vol. LXVIII pag. 68

- (5) Gallais, Estevão, O.P. 'O Apostolo do Araguaia, Frei Gil de Vilanova, missionário dominicano' Adaptação portuguesa por Frei Pedro Secondy e Soares de Azevedo. Conceição do Araguaia -GO 1942. Trecho citado págs. 21-22.
- (6) Vieira Filho, João Paulo Botelho 'Os Karajás de Aruanã GO' A ser publicado brevemente pelos cadernos da Comissão Pró-Índio de São Paulo. 1979.
- (7) Vieira Filho, João Paulo Botelho op. cit.
- (8) "As terras indígenas não poderão ser objeto de arrendamento ou de qualquer ato ou negócio jurídico que restrinja o pleno exercício da posse direta pela comunidade indígena ou pelos silvícolas" (Artigo 18 do Cap. I "Das disposições gerais", Título III "Das terras dos índios" Estatuto do Índio , Lei № 6001 de 19/12/73)
  "Cabe aos índios ou silvícolas a posse permanente das terras que habitam e o direito ao usufruto exclusivo das riquezas naturais e de todas as utilidades naquelas terras existentes." (Artigo 22 do Cap. II "Das terras ocupadas", Título III "Das terras dos indos" Estatuto do Índio, Lei 6001 de 19/12/73).

  Ministerio do Interior Fundação Nacional do Índio. "Legislação" Brasília D.F. 1979
- (9) Segundo a informante Lídia Dikuría (Casa Nº 2 de Aruanã) havia na aldeia de Burdine, há tempos atrás, um Kohotí-bedu (feiticeiro). O mesmo foi morto dentro da aldeia durante o dia pela "turma" devido a acusações de feitiçaria.



### Notas (cont.)

- (10) Dados relativos à atuação da Missão Adventista e das razões que levaram ao seu afastamento da área indígena pelo interdito formal da FUNAI serão vistos na pág. 24 deste relatório.
- (11) Schaden, Egon "Fenômenos de aculturação religiosa" in "Aculturação Indígena". Livraria Pioneira Editora São Paulo 1969. Trecho citado pág. 238.
- (12) Cardoso de Oliveira, Roberto. 'O Índio e o Mundo dos Brancos. A situação dos Tukúna do Alto Solimões.' Difusão Européia do Livro. São Paulo 1964. Trecho citado pág. 97/98.
- (13) O chefe deste grupo local, Pedro Krumahíra, se diz crente praticante. Só não pratica mais sua fé porque atualmente a Igreja da Assembleia de Deus de P.L. Alves esta sem pastor. No dia 7 de setembro de 1979 foi convidado, pelos seus irmãos da Assembleia de Deus, a falar em São Miguel do Araguaia.

Na ocasião em que falou, através de microfone em meio às comemorações que se faziam na praça da cidade, ele relatou que era índio e que dava graças ao Senhor pelo que possuía. Disse também acreditar na palavra do Senhor, contida no Evangelho.

Quando, depois, falou com seus irmãos crentes relatou-lhes as dificuldades e privações a que as famílias Karajás de P.L. Alves passavam e das pressões que sofriam por parte do fazendeiro mencionado (Dr. Hildebrando).

(14) Ehrenreich, Paul - "Contribuições para a Etnologia do Brasil." Tradução de Egon Schaden. Publicado pela Revista do Museu Paulista. Nova Série. Vol. II. São Paulo 1948. Pág. 25/26:

''Os Karajás do Araguaia dividem-se nas tres grandes tribos dos Javahé, Karajahi e Xambioá, ao todo 4.000 indivíduos. Os primeiros habitam o interior da Ilha do Bananal, totalmente desconhecida ainda.'' O mesmo autor localiza os Karajás no braço ocidental do Araguaia desde São José dos Bandeirantes até as imediações da ponta norte da Ilha do Bananal.(op. cit. págs. 25/26).

Também em Krause encontramos a mesma localização para os grupos Karajá:

(Krause, Fritz - op. cit. Vol. LXXVII pág. 186)'Distinguo as seguintes tres hordas
dos Karajás: os Xambioás, no trecho encachoeirado; os Xavajé (ou Javaés), na Ilha do
Bananal; os Karajás própriamente ditos, no Araguaia, a oeste e ao sul da Ilha do Bananal."

- (15) Schultz, Harald 'Blue eyed Indian: a city's boy sojourn with primitive tribesmen in Central Brazil.' The National Geographic Magazine. Vol. CXX, N° 1. Washington D.C. 1961.
- (16) Krause, F. op. cit. Vol. LXXIX, pag. 279:



### Notas (cont.)

- (16) (cont.) "A tatuagem de cacique, peculiar aos chefes de aldeia e às mulheres destes, é constituída de traços pretos e verticais entre o lábio inferior e a borda inferior do rosto." Krause, F. op. cit. Vol. LXXIX, pág. 279.
- (17) Pereira Neto, Antonio "Relatório baseado no roteiro para coleta de dados Antropológicos, efetuados na aldeia Carajá de Fontoura, no Parque Indígena do Araguaia, de 23 a 27 de março de 1976". Divisão de Estudos e Pesquisas. Fundação Nacional do Índio FUNAI Ministério do Interior:
- "(...) A Missão começou a agir entre os Carajá utilizando-se basicamente da Escola, onde se ministram diariamente aulas de religião, fora os dois cultos diários(...). O mal de tudo isso é que não existe para os Adventistas do Sétimo Dia, salvação eterna se não forem cumpridos, ao pé da letra, a Sagrada Escritura, com maior ênfase no Antigo Testamento. Assim, é impraticável para eles que se pratique o Aruanã (ritual Karajá), uma festa pagã onde a beleza dos corpos despidos nas lutas e danças significa simplesmente um culto ao sexo." (Pereira Neto, A. op. cit. pág. 19).



GRÁFICO 1 - Os Karajá sem assistencia da FUNAI 1980.

| Aldeia ou agrupamento | Composição básica | Nº de Habitantes : | Nº de casamentos | Localização:                         | Localização : |
|-----------------------|-------------------|--------------------|------------------|--------------------------------------|---------------|
|                       | do grupo :        |                    | inter-étnicos:   | (Município)                          | (Estado)      |
|                       |                   |                    |                  | <del></del>                          |               |
| Aruanã                | Karajā            | 26                 | . 1              | Aruanã                               | GO            |
| Mata Corá             | Karajā            | 4                  | 1                |                                      | GO            |
| Cocalinho             | Karajā            | 5                  | 1                |                                      | МГ            |
| P. Luís Alves         | Karajá e Javaé    | 24                 | ~                | São Miguel do                        | GO            |
| Barreira Mirindiba    | Karajā            | 24                 | _                | Araguaia<br>Formoso do               | GO            |
| Luciara               | Karajā            | 65                 | 1                | Araguaia<br>São Félix do             | МГ            |
| Lago Grande           | Karajā            | 20                 | . 1              | Araguaia<br>São Félix <b>do</b>      | МГ            |
| Barreira da Cruz      | Javaé             | 17                 | _                | Araguaia<br>Critalândia              | GO            |
| Barreira do Pequi     | Javae             | 11                 | 1                | Formoso do                           | GO            |
| Barreira do Campo     | Karajā            | 15                 | 4                | Araguaia<br>Conceição do<br>Araguaia | · PA          |

Total: 211 (+) 10

<sup>(+)</sup> Neste total não estão incluídos os Karajās sem assistencia da FUNAI que vivem nas proximidades de Santana do Araguaia.



# GRÁFICO 2 - População Karajā (Total). 1980

| Aldeia          | Composição básica | N⁰ de Habitantes : | Localização :    | Localização : |
|-----------------|-------------------|--------------------|------------------|---------------|
| Posto Indígena) | do grupo :        |                    |                  | (Estado)      |
| Santana Araguai | a Karajā          | 50 (3)             |                  | PA            |
| Macaūba         | Karajā            | 166 (FUNAI 1976)   | PQ ARA           | GO            |
| Canoanã         | Javaé             | 286 (2)            | PQ ARA           | GO            |
| Fontoura        | Karajā            | 278 (FUNAI 1976)   | PQ ARA           | GO            |
| Barra Tapirape  | Karajā            | 102 (1)            | PQ ARA           | МГ            |
| Xambioā         | Xambioa           | 60 (4)             | Xambioa (Munic.) | PA            |
| Santa Isabel    | Karajā            | 313 (FUNAI 1976)   | PQ ARA           | .00           |
| Sem Assist.     | Karajá e Javaé    | 211 (2)            |                  | GO MT PA      |
| FUNAI           |                   |                    |                  |               |

Total :

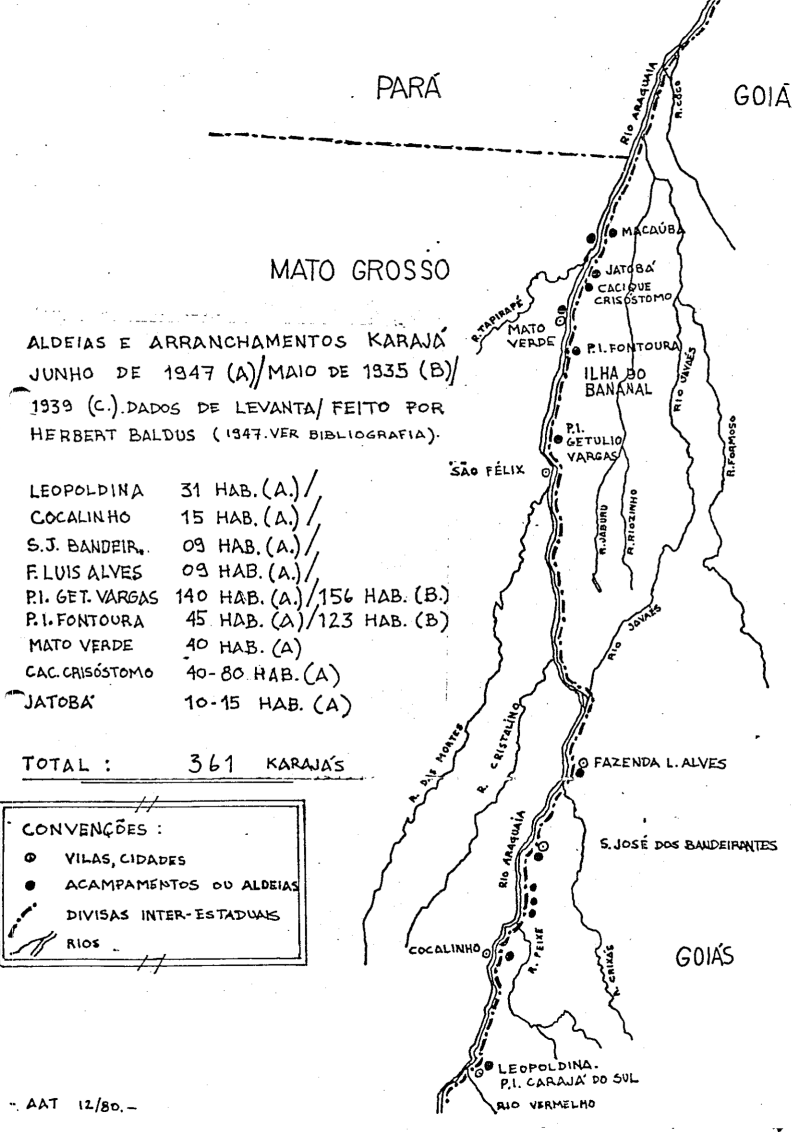
1466

Observação: (1) Dados Irmazinhas de Jesus 1977

(2) Dados André A. Toral 1978

(3) e (4) FUNAI 1976







# PARÁ KARAJA MERIDIONAL (1980) KARAJA MATO GROSSO LUCIARA PI. FONTOURA ALDEIAS KARAJÁ. JANEIRO DE 1980 - DE LEOPOLDINA (ARVANÃ) ILHA bo BANANAL TITÉ (EXCLUSIVE) ALDEIAS KARAJA DA BARRA DO TAPIRAPÉ (RIO). TRECHO RECENSEADO H. BALUS 1947. SÃO FÉLIX ARUANA (EX.LEOP.) 26 HAB. (A)/ MATA CORA 04 HAB. (A) COCALINHO HAB. (A) 05 24 HAB. (A) PORTO L. ALVES 24 HAB. (A BARR. MIRINDIBA P.I. SANTA ISABEL 313 HAB. (B) LUCIARA (EX M. VER) 65 HAB. (A) 278 HAB. (B) PI. FONTOURA KARAJÁS CIDADE PORTO LUIS ALVES 739 TOTAL: CONVENÇÕES : BANDEIRANTES VILAS, CIDADES ALDEIAS KARAJA DIVISAS INTER-ESTADUAIS RIOS GOIÁS (A) RECENSEA MENTO ANDRÉ JANEIRO 1980 1976 (B) FUNAL ARUANÃ RIO YERMELHO SAT 12/80.-